La zona d’interesse di Jonathan Glazer (2023)"
Monica Luci™

La zona d’interesse ¢ un’opera d’arte straordinaria che ritrae “la banalita
del male” (Arendt, 1963/2013) con un’intensita sottile eppure potente. Spe-
cialmente nell’esperienza immersiva del grande schermo con i suoni ampli-
ficati, la sua intensita ti afferra in una maniera difficile da definire, con un
senso di “sottile terrore”, che ho colto attraverso il mio persistente senso di
nausea e disperato desiderio di fuggire dal cinema.

11 film cattura il mondo emotivo dello spettatore senza mai mostrare im-
magini scioccanti o esplicitamente disturbanti. Conta invece su elementi or-
dinari e sulla normalita dei personaggi, comunicando il proprio messaggio
attraverso sfumature, commenti, gesti della vita quotidiana e, soprattutto, at-
traverso elementi sensoriali.

La regia del film ¢ insolita ma profondamente significativa: dieci teleca-
mere disposte in tutta la casa riprendono contemporaneamente gli attori,
senza che il regista sia presente a dirigere le scene. Questo espediente fa si
che lo spettatore osservi la vita all’interno e all’esterno dell’abitazione degli
Hoss come se facesse parte della famiglia, come se 1’orologio del tempo
fosse stato riportato indietro di ottant’anni. Cosa ancora piu importante, il

* Traduzione dell’autrice della pubblicazione originale in inglese “Film Review: The Zone
of Interest by Jonathan Glazer (2023)”, Journal of Analytical Psychology, 70, 4: 707-
712. DOI: 10.1111/1468-5922.13109. © 2025 The Society of Analytical Psychology. Tutti i
diritti sono riservati alla casa editrice John Wiley & Sons Ltd, 9600 Garsington Road, Oxford
0X42DQ e 350 Main Street, Malden, MA 02148, USA. Si ringrazia John Wiley & Sons per
la concessione del permesso di traduzione e ripubblicazione in traduzione italiana.

** Psicologa clinica e psicologa analista, membro ordinario dell’ AIPA e della IAAP. Lec-
turer presso il Department of Psychosocial and Psychoanalytic Studies dell’Universita
dell’Essex.

Via dei Latini 76, 00185 Roma. E-mail: dr.monicaluci@gmail.com

Studi Junghiani (ISSN 1828-5147, ISSNe 1971-8411), vol. 33, n. 2, 2025
DOI: 10.3280/jun62-20250a22015

91

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



film adotta una tecnica che riflette ’assenza interiore dell’lo nel confronto
con il male del genocidio che si consuma oltre il muro del giardino di casa.
Questa scelta formale fa de La zona d’interesse una delle rappresentazioni
piu visceralmente inquietanti dell’Olocausto e del tema della complicita.

All’inizio, solo uno schermo nero per lunghi secondi, accompagnato dai
suoni dell’ambiente naturale — il cinguettio innocente degli uccelli. Alla fine,
di nuovo uno schermo nero e la musica potente di Mica Levi, che evoca un
coro di anime tormentate.

Siamo nel 1943. Rudolf Héss, comandante del campo di concentramento
di Auschwitz, vive con la moglie Hedwig e i loro cinque figli in una casa
pittoresca, a pochi passi dal campo. La famiglia Hoss viene cresciuta secondo
i principi della Lega Artaman, un movimento tedesco anti-urbanizzazione
che promuoveva il ritorno ai valori agrari e il rispetto per I’ambiente.

La famiglia si concede spensierati picnic lungo il filume e pomeriggi idil-
liaci nel proprio giardino rigoglioso e curato con meticolosita, di cui Hedwig
va estremamente fiera. Rudolf ama portare i bambini a nuotare e a pescare,
mentre Hedwig si dedica lungamente, con attenzione e orgoglio, al giardi-
naggio.

I prigionieri non ebrei si occupano delle faccende domestiche, e gli og-
getti personali degli ebrei uccisi vengono consegnati alla famiglia: vestiti per
bambini, una pelliccia, un rossetto, diamanti nascosti nel dentifricio e persino
denti umani trasformati in giocattoli per i piu piccoli. Resti, tracce e reliquie
dell’esistenza quotidiana degli “Altri”, vengono riutilizzati con apparente ca-
sualita o, peggio, per soddisfare la vanita.

Oltre il confine del giardino e le tende delle finestre si odono i suoni degli
spari, le grida, il passaggio dei treni e il rombo dei forni. Non vediamo mai
cio che si trova al di la del muro che protegge le amate rose e dalie della
famiglia Hoss dalla macchina industriale dello sterminio che opera dall’altro
lato. Il muro che delimita la casa e confina con il campo di concentramento
ha un ruolo centrale nel film: dietro quel muro, e dietro le tende delle finestre,
si nasconde la verita. Questi elementi diventano simboli della nostra crepu-
scolare cecita, una forma di “sapere e non sapere” (Laub & Auerhahn, 1993).

Attraverso le sensazioni che evoca, il film trasmette con forza I’idea che
il male sia pervasivo: si diffonde come un contagio psichico, una forma d’in-
fezione che si propaga nell’atmosfera e dallo schermo al corpo dello spetta-
tore. Jung scrive:

«Poiché [...] nessuno se ne sta rintanato nel suo spazio psichico come una chioc-
ciola nel suo guscio, vale a dire isolato dagli altri uomini, ma poiché ognuno ¢ col-
legato, tramite lo strato inconscio del nostro essere uomini, a tutti gli altri, si da il
caso che un crimine non possa mai, come invece appare alla nostra coscienza, essere

92

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



perpetrato solo di per sé, vale a dire come fatto isolato e isolabile, ma che presenti
sempre un’ampia gamma di ripercussioni» (1945, p. 17).

Attraverso un design sonoro immersivo, frutto del pregevole lavoro di
Johnnie Burn, i rumori delle atrocita del campo irrompono con un’intensita
soffocante, densa come il fumo che sale incessantemente dai crematori di
Auschwitz. Suoni e odori diventano gli unici richiami onnipresenti a ¢io che
sta accadendo, quasi a suggerire che, per proteggerci da noi stessi — o, piu
precisamente, dalla nostra ombra collettiva — dovremmo imparare a fidarci
maggiormente dei nostri sensi.

Hoss approva il progetto per un nuovo forno crematorio. Un giorno nota
resti umani nel fiume e, in preda al panico, richiama immediatamente i figli
che stanno giocando nell’acqua. Presi dal panico, la coppia li lava vigorosa-
mente, mentre Rudolf invia un messaggio al personale delle SS, rimprove-
randoli del fatto che la loro negligenza nel “cogliere i lilla” avesse fatto “san-
guinare le piante”.

Questo mascheramento linguistico ¢ significativo, fa parte integrante
della logica di un regime fondato sulla tortura e sul diniego. Come osserva
Crelinsten (2003), che ha studiato “il mondo della tortura”, il sistema che
tortura conta su una (ri)costruzione della realta che € rimodellata secondo un
nuovo schema: le leggi vengono riscritte o reinterpretate, le logiche riorga-
nizzate, un nuovo linguaggio e un nuovo vocabolario inventati, le relazioni
sociali ridefinite. Tutto questo lavoro di mascheramento e distorsione deve
essere interiorizzato, per permettere la negazione collettiva della realta del
male commesso.

Mentre Hoss legge alle figlie la fiaba di Hansel e Gretel prima di dormire,
una ragazza polacca che vive nella casa (forse la figlia di una domestica,
I’unica figura autenticamente umana del film) furtivamente esce fuori per
posare qua e la mele nei luoghi di lavoro dei prigionieri — come le briciole
dei due bambini nella fiaba — affinché possano ritrovare la via verso la sal-
vezza.

La colonna sonora, composta da Mica Levi e utilizzata con estrema par-
simonia, si accompagna a inquietanti immagini termiche a visione notturna
della bambina: queste sequenze ci strappano dall’automatismo inconsape-
vole della routine della famiglia Hoss e ci permettono di cogliere il terribile
doppio significato della fiaba, vista sia dal punto di vista dei carnefici sia da
quello delle vittime, entrambi che ruotano attorno al forno, al cuocere e al
mangiare 1’altro, e sopravvivere.

La madre di Hedwig viene in visita e appare insieme colpita e felice del
benessere materiale raggiunto dalla figlia, una reazione del tutto comprensi-
bile, soprattutto per una madre di quell’epoca: la banalita.

93

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



Nel frattempo, Hoss riceve la notizia di essere stato promosso a vicedi-
rettore generale dei campi di concentramento, incarico che comporta il tra-
sferimento a Oranienburg, nei pressi di Berlino, un passo che, come per molti
mariti del tempo, rappresenta il “sacrificio” dovuto alla famiglia e alla car-
riera: ancora la banalita.

Sceglie pero di non comunicare subito la notizia a Hedwig, tenendola na-
scosta per alcuni giorni. Quando infine la moglie viene a saperlo, lo implora
di convincere i superiori a permetterle di restare con i figli nella loro attuale
casa, un gesto tipicamente femminile per una moglie tedesca di quel periodo,
ancora una volta espressione della banalita quotidiana. La sua richiesta viene
accolta.

Tutto appare cosi normale, cosi medio, cosi ordinario.

Eppure, c’¢ qualcosa di profondamente inquietante nelle parole di Hed-
wig quando afferma di non voler lasciare quella casa, perché ¢ il luogo in cui
la loro famiglia vive “felice e in salute”.

Prima che Hoss lasci la famiglia, una donna entra nel suo ufficio e si pre-
para ad avere un rapporto sessuale con lui. Di nuovo, non vediamo quasi
nulla: solo questa giovane donna che si spoglia docilmente, come un agnello
condotto al sacrificio. Tradimento? Brama di dominio? Una frattura nella re-
lazione prima della separazione? O semplicemente un gesto di ordinaria quo-
tidianita? Non lo sappiamo. L’unica forma d’amore che Rudolf riesce ad
esprimere ¢ quella verso il suo cavallo: “Ti amo, bellezza mia”.

Nel frattempo, la bambina polacca scopre alcuni spartiti musicali compo-
sti da un prigioniero e, ormai adulta, li suona al pianoforte della casa.

Di notte, la madre di Hedwig fugge improvvisamente dopo aver visto e
sentito 1’odore del fumo proveniente dal crematorio. Lascia un biglietto che
turba profondamente Hedwig, la quale, furiosa, sfoga la sua rabbia minac-
ciando la servitu — biasima [’altro soggiogato e ti sentirai sollevato.

A Berlino, Hoss viene nominato da Oswald Pohl a capo di un’operazione
che portera il suo stesso nome, assumendo la responsabilita del trasporto di
700.000 ebrei ungheresi destinati al lavoro forzato o allo sterminio nei campi.
Questa nuova posizione gli offrira 1’occasione di tornare ad Auschwitz e di
ricongiungersi con la sua famiglia.

Hoss partecipa con apatia a un ricevimento organizzato dall’ Ufficio Eco-
nomico ¢ Amministrativo Centrale delle SS. Piu tardi, al telefono, racconta
a Hedwig di aver trascorso tutta la serata pensando al modo piu efficiente per
gasare i prigionieri. La sua mente ¢ ormai completamente soggiogata dalla
psicosi criminale del nazismo, un mondo ermeticamente sigillato.

Quando Hoss lascia il suo ufficio a Berlino e scende le scale, si ferma piu
volte, ha conati di vomito e fissa le ombre nei corridoi dell’edificio. La let-
teratura sui perpetratori (Luci, 2017, pp. 45-49) spiega chiaramente che, se

94

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



un autore di crimini riesce a sopportare il momento in cui il proprio corpo
espelle il male — il culmine della crisi —allora diventa il “torturatore perfetto”.

Ai tempi odierni, un gruppo di custodi pulisce le stanze del Museo Statale
di Auschwitz-Birkenau, svolgendo la routine della (impossibile) pulizia quo-
tidiana. Intanto, nel 1944, Hoss continua la sua discesa, muovendosi sempre
piu in basso, verso 1’oscurita.

La genialita del film nasce da dettagli importanti: vediamo la vanita di
Hedwig mentre indossa una pelliccia davanti a uno specchio, poi si trucca
davanti a un altro che le riflette il volto in tre immagini separate, mentre, da
una finestra aperta nella camera da letto, si odono a tratti spari e urla. I bam-
bini, incuriositi dai denti che trovano in casa, li osservano e li toccano nel
letto, di notte. In un’altra scena, Hedwig si rivolge alla sua domestica dicen-
dole con tono casuale, quasi allegro: “Potrei far spargere a mio marito le tue
ceneri sui campi di Babice”.

Altre scene mostrano come il lavoro del padre abbia contaminato i giochi
dei figli. In un passaggio, il figlio maggiore chiude il fratellino nella serra e
lo schernisce imitando il sibilo del gas. In un altro, un bambino piu piccolo
gioca da solo con soldatini di piombo mentre, da fuori, si sentono le grida e
il pianto di un prigioniero e poi I’ordine: “Annegatelo!”. 11 bambino si avvi-
cina alla finestra, ma non osa scostare la tenda. Il film ¢é disseminato di tracce
del male, ma ¢ lo spettatore a doverle cercare attivamente.

La seconda volta che ho visto il film ¢ stato durante una visione di gruppo
presso la Society of Analytical Psychology di Londra. Insieme ai colleghi
presenti abbiamo cercato di ricostruire i nessi tra i frammenti delle scene piu
disturbanti e ambigue. La discussione si ¢ concentrata sul tema del male,
sulla sua ordinarieta (Arendt, 1963/2013) e sul suo inquietante riaffiorare nel
nostro tempo. Ci siamo resi conto che il lavoro che il gruppo stava sponta-
neamente conducendo era, in realta, un tentativo di colmare i1 vuoti del “non
comprendere” inscritti nel film stesso, restituendo senso alla storia e, al con-
tempo, alla Storia. Si andava delineando un processo parallelo tra il conte-
nuto del film e il lavoro del gruppo: entrambi rappresentavano un’indagine
profondamente coinvolgente sulla pensabilita del male.

Nel 1945, Jung scrive in Dopo la catastrofe: «Ci si interroga sul signifi-
cato della tragedia. Anche a me sono state rivolte domande a cui ho dovuto
cercare di dar risposta come meglio sapevo» (1945, p. 13).

Gia prima della Seconda guerra mondiale, egli aveva osservato come la
miseria derivante dalla sconfitta avesse reso la Russia, la Germania, I’ Austria
e I’Italia vulnerabili ai movimenti di massa e alle emozioni collettive di de-
pressione, paura, disperazione, insicurezza, inquietudine e risentimento
(Jung, 1936a). Secondo Jung, la sofferenza puo stimolare il tentativo positivo
di superare gli ostacoli con maggiore forza di volonta, ma se questo fallisce

95

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



subentrano impotenza e panico, € le persone diventano sempre piu dipendenti
dal gruppo (1936a).

Il risultato, scrive, € che: «Crimini, che I’individuo da solo non potrebbe
mai avere la forza di reggere, vengono perpetrati senza alcun ritegno dal
gruppo» (Jung, 1936a, p. 301). Jung arrivo alla conclusione che il potenziale
distruttivo dei gruppi e delle epidemie psichiche ¢ una delle minacce piu
gravi per ['umanita:

ogni movimento di massa si pone su un piano inclinato, rappresentato dal grande
numero: dove si € in molti ci si sente sicuri; cid che € creduto da molti deve essere
vero; ¢io che ¢ voluto da molti deve essere desiderabile, anzi necessario ¢ quindi
buono; nel volere dei molti sta il potere di forzare il compimento dei desideri; ma
piu bello di tutto ¢ scivolare dolcemente e senza dolori nel paese dei bambini, nella
protezione dei genitori, nell’assenza di preoccupazioni e di responsabilita. Tanto, c’¢
qualcuno lassu che pensa e provvede; 1a ¢’¢ una risposta per ogni domanda e non v’¢
bisogno per cui non venga disposto il necessario. Ma I’infantile stato di sogno
dell’'uomo massa ¢ a tal punto fuori della realta, che egli non si domanda mai chi
provvedera a pagare questo paradiso. Il regolamento dei conti viene lasciato all’isti-
tuzione dominante, e questa 1’accetta di buon grado, poiché grazie a tale esigenza il
suo potere si accresce, € quanto piu esso si rafforza, tanto piu diventa derelitto e
debole I’individuo (Jung, 1957, p. 130).

Parole che, oggi piu che mai, conservano intatto il loro valore e la loro
attualita nel contesto politico globale contemporaneo.

Non a caso, nella stessa pianura a est dell’Elba, culla del nazismo, tra
Amburgo e Hannover, le brughiere intorno a Liineburg sono recentemente
diventate 1’epicentro di un fenomeno in espansione lontano dagli occhi e
dalla coscienza collettiva. Si stanno diffondendo rapidamente insediamenti
di famiglie che vivono secondo la dottrina vélkisch, I’'ideologia ottocentesca
da cui ¢ nato il nazismo. Si tratta di movimenti che mirano a “ricolonizzare”
la Germania espellendo tutto cid che considerano impuro, diverso, estraneo,
infiltrandosi silenziosamente nelle strutture esistenti — scuole, associazioni,
uffici pubblici (Connolly, 2023).

In quella zona della Germania settentrionale, le Camicie Brune resistet-
tero fino all’ultimo all’avanzata degli Alleati, nella primavera del 1945.
Quando Hitler cadde, in alcuni di quei villaggi remoti arrivo un uomo che
tutti chiamavano “zio Adolf”. Viveva in una fattoria, allevava galline e lavo-
rava come taglialegna. Tutti sapevano chi fosse, ma nessuno lo denuncio. Nel
1950 fuggi in Sud America, dove scomparve fino a quando non venne cattu-
rato.

Jung, nel saggio Wotan, ci mette in guardia con parole profetiche: «Gli
archetipi somigliano a letti di flume abbandonati dall’acqua, che puo farvi

96

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



ritorno in un momento pitt 0 meno lontano; sono come vecchi fiumi nei quali
le acque della vita sono fluite a lungo, per poi sparire nel profondo; quanto
piu a lungo sono fluite nella stessa direzione, tanto piu € probabile che prima
0 poi facciano ritorno al loro letto» (Jung, 1936b, p. 288).

Nel nostro tempo popolato da tiranni senza scrupoli, saluti neonazisti e
derive autoritarie che riaffiorano anche nei sistemi democratici, queste parole
risuonano con un’eco inquietante. Come non pensare alla celebre frase di
Faulkner “Il passato non ¢ mai morto. Non ¢ neanche passato” (1951/1972).

Bibliografia

Arendt H. (1963). Eichmann in Jerusalem. A report on the banality of evil. New
York: Viking Press (trad. it.: La banalita del male. Eichmann a Gerusalemme.
Milano: Feltrinelli, 2013).

Connolly K. (2023). Far-right extremists stage rural land grab across Germany. The
Guardian.  https://www.theguardian.com/world/2023/dec/27/far-right-extrem-
ists-reichsburger-rural-land-grab-germany

Crelinsten D. (2003). The world of torture: A constructed reality. Theoretical Crim-
inology, 7,293-318.

Faulkner W. (1951). Requiem for a Nun. New York: Random house (trad. it.: Reg-
uiem per una monaca. Milano: Mondadori, 1972).

Glazer J. (2023). La zona d’interesse. Regno Unito / Polonia / Stati Uniti: A24, Ex-
treme Emotions, Film4, JW Films. Distribuito in Italia da I Wonder Pictures
(uscita italiana: 22 febbraio 2024).

Jung C.G. (1936a). Psychologie und nationale Probleme (trad. it.: La vita simbolica.
In: Opere, vol. 18. Torino: Bollati Boringhieri, 1991).

Jung C.G. (1936b). Wotan (trad. it.: Civilta in transizione. Dopo la catastrofe. In:
Opere, vol. 10/2. Torino: Bollati Boringhieri, 1986).

Jung C.G. (1945). Nach der Katastrophe (trad. it.: Civilta in transizione. Dopo la
catastrofe. In: Opere, vol. 10/2. Torino: Bollati Boringhieri, 1986).

Jung C.G. (1957). Gegenwart und Zukunft (trad. it.: Civilta in transizione. L ’uomo
alla scoperta della propria anima. In: Opere, vol. 10/3. Torino: Bollati Borin-
ghieri, 1986).

Laub D., Auerhahn N.C. (1993). Knowing and not knowing massive psychic trauma:
Forms of traumatic memory. International Journal of Psychoanalysis, 74, 287-
302.

Luci M. (2017). Torture, psychoanalysis and human rights. London & New York:
Routledge.

97

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org





