
75 

Psicologia analitica e arte 

A cura di Cristina Brunialti 

Dove le immagini accadono.  
Arte e psicologia analitica al Festival del Mattatoio 
Gerardina Papa* 

Premessa 

Le riflessioni che seguono rappresentano un tentativo di esplorare il dia-
logo tra arte e psicologia analitica alla luce del Festival della psicologia ana-
litica junghiana in dialogo con l’arte: tre giorni di gioco con le immagini, 
ideato e organizzato dal gruppo di lavoro AIPA-Web dell’Associazione Ita-
liana di Psicologia Analitica e svoltosi al Mattatoio di Roma nel maggio 
2025. 

L’evento, dedicato alla dimensione creativa come esperienza di cono-
scenza e trasformazione, ha offerto uno spazio vivo in cui arte, corpo e psiche 
si sono incontrati in un linguaggio comune. 

A partire dal pensiero di Carl Gustav Jung sul processo creativo – inteso 
come funzione psichica autonoma e fenomeno simbolico – questo testo ri-
percorre le esperienze dei laboratori artistici e corporei che hanno animato il 
Festival. L’arte, in tale contesto, si configura come via di individuazione col-
lettiva: un ponte tra coscienza e inconscio, uno spazio di relazione, di sco-
perta e di rinascita simbolica. 

* Psicologa, psicoterapeuta, psicologa analista. Socio ordinario Aipa/IAAP. Coordinatrice
gruppo AIPA-Web. Vive e lavora a Roma. 

Via Cola di Rienzo 28, 00192 Roma. E-mail: gerardinapapa13@gmail.com 

Studi Junghiani (ISSN 1828-5147, ISSNe 1971-8411), vol. 33, n. 2, 2025 
DOI: 10.3280/jun62-2025oa22013 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

76 

Dialoghi con l’anima: arte e psicologia analitica nei laboratori del 
Festival del Mattatoio di Roma 
 

Nel mese di maggio 2025, nel cuore della Città dell’Altra Economia, si è 
svolto un Festival dedicato al dialogo tra arte e psicologia analitica: tre gior-
nate di gioco con le immagini, dense di incontri, esperienze e laboratori che 
hanno reso concreta la visione junghiana della creatività come forza trasfor-
mativa della psiche. 

L’iniziativa, gratuita e aperta a tutti, ha attratto un pubblico eterogeneo – 
studenti, artisti, appassionati, ma anche persone di provenienze e età diverse 
– accomunate dal desiderio di avvicinarsi al pensiero junghiano attraverso 
l’esperienza diretta. Nei locali del Festival hanno preso vita spazi di crea-
zione condivisa condotti da analisti e artisti, luoghi in cui corpo, immagina-
zione e gioco con le immagini diventavano strumenti di conoscenza e rela-
zione. Accanto a essi, una libreria tematica e un’area videogame aperta al 
pubblico invitavano a esplorare nuovi linguaggi dell’anima contemporanea. 

Il gioco, in questo contesto, si è rivelato nella sua dimensione più pro-
fonda. Per Jung, infatti, non è un passatempo né un fenomeno infantile, ma 
un atteggiamento dell’anima che consente di entrare in relazione viva con 
l’inconscio. Il simbolo, allo stesso modo, non è una semplice raffigurazione 
o un segno convenzionale, ma un’immagine viva che rimanda a qualcosa di 
più vasto, sconosciuto e in continua trasformazione. È la forma attraverso cui 
l’inconscio comunica con la coscienza, generando significato nuovo. 

Come scrive Jung in Tipi psicologici, “un simbolo può dirsi vivo solo 
quando è, anche per chi l’osserva, l’espressione migliore e più alta possibile 
di qualcosa di presentito e non ancora conosciuto; solo così esso giunge a 
generare e promuovere la vita”. 

La creazione artistica e il lavoro psichico condividono dunque la stessa 
tensione trasformativa: dare corpo all’invisibile, permettendo al senso di 
emergere nel dialogo tra conscio e inconscio. Attraverso il gioco simbolico 
– come nel sogno, nel disegno o nell’immaginazione attiva – l’individuo par-
tecipa a una dinamica creativa che trasforma le immagini inconsce in forme 
comunicabili e integrabili nella coscienza. 

Donald Winnicott osserva che la psicoanalisi stessa si sviluppa come una 
“forma altamente specializzata di gioco”, al servizio della comunicazione 
autentica con sé stessi e con l’altro. Così, l’arte diventa un processo di sim-
bolizzazione incarnata – un gioco con la materia che è, in fondo, un dialogo 
con l’anima. 

Nel linguaggio poetico di Bachofen, “il simbolo spinge le sue radici fin 
nelle più segrete profondità dell’anima, mentre il linguaggio sfiora la super-
ficie della comprensione come un alito di vento. Solo il simbolo riesce a 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

77 

combinare gli elementi più diversi in un’impressione unitaria, portando lo 
spirito oltre i confini del finito”. 

I laboratori del Festival del Mattatoio possono essere letti come spazi col-
lettivi di trasformazione: luoghi in cui l’esperienza estetica e quella analitica 
coincidono nel dare forma a contenuti inconsci attraverso il gesto creativo. 
Questi spazi diventano occasioni di contatto con l’inconscio e, allo stesso 
tempo, momenti di promozione della salute psichica, dove la creatività è vis-
suta come strumento di crescita, consapevolezza e relazione. 

 
 
Risvegliare l’artista interiore 
 

“Nel nostro mondo meccanizzato,” scrive Jung ne L’Io e l’inconscio, “la 
necessità di creare arte viene spesso soffocata dalla monotonia delle nostre 
attività quotidiane, causando talvolta disturbi psichici. È fondamentale risve-
gliare l’artista che giace nell’ombra del subconscio e dare voce al nostro bi-
sogno di espressione”. 

Questa intuizione, formulata quasi un secolo fa, ha trovato nel Festival un 
terreno di attualizzazione concreta. In un’epoca dominata dalla velocità e 
dall’efficienza, dove siamo sovrastimolati e saturi di immagini, dati e algo-
ritmi, l’esperienza artistica si è rivelata un atto di resistenza psichica: un 
modo per restituire spazio all’immaginazione e al vissuto interiore. 

I laboratori hanno offerto ai partecipanti la possibilità di riconoscere e 
coltivare l’istinto creativo come parte integrante della propria natura psi-
chica, indipendentemente dal talento o dalla formazione artistica. Molti 
hanno sperimentato un flusso spontaneo in cui gesti, linee, colori e movi-
menti sembravano emergere da una necessità interiore, quasi indipendente 
dalla volontà cosciente: creare come movimento dell’anima verso la totalità, 
come processo di scoperta e di integrazione del Sé. 
 
 
La funzione creativa nella psicologia analitica 
 

Il Festival del Mattatoio ha offerto un’occasione preziosa per osservare 
come la creatività, lungi dall’essere un talento riservato a pochi, rappresenti 
una funzione psichica fondamentale, capace di mediare tra coscienza e in-
conscio. Nei laboratori, l’atto creativo è apparso come una forza autonoma 
che si manifesta attraverso il gesto, l’immaginazione e la materia: il semplice 
atto di tracciare una linea, di modellare la sabbia o di muoversi nello spazio 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

78 

è diventato un’esperienza simbolica, capace di tradurre in forma visibile i 
movimenti profondi della psiche. 

Jung descrive il processo creativo come “un essere vivente impiantato 
nella psiche umana”, una forza che trascende la personalità individuale e si 
manifesta come simbolo universale. Ciò che emerge nell’atto creativo non 
appartiene esclusivamente al singolo, ma partecipa del linguaggio collettivo 
dell’anima, là dove l’inconscio individuale si intreccia con l’inconscio col-
lettivo. 

I laboratori basati sul movimento corporeo hanno mostrato come il corpo 
stesso possa divenire contenitore e mediatore di simboli. Postura, ritmo, ge-
sto e respiro si sono rivelati strumenti privilegiati per accedere a dinamiche 
psichiche profonde, dando forma a contenuti altrimenti indicibili. Come os-
serva Marie-Louise von Franz, il gesto creativo può tradurre in forma sensi-
bile i processi psichici più sottili, trasformando l’invisibile in presenza con-
creta. 

Accanto al movimento, i materiali artistici – sabbia, carta, suono, luce, 
strumenti digitali – sono diventati veicoli per incarnare e trasformare i con-
tenuti dell’inconscio. La sabbia, con la sua densità tattile, ha favorito un con-
tatto diretto con la dimensione istintuale e primordiale; la carta e i colori 
hanno offerto una via simbolica e immediata di espressione; i suoni e le tec-
nologie digitali hanno aperto canali nuovi per l’immaginazione. 

In questo senso, il laboratorio si è configurato come un microcosmo sim-
bolico in cui la psiche individuale entrava in dialogo con quella gruppale. 
L’incontro tra le immagini interiori di ciascuno e quelle degli altri generava 
un campo dinamico e trasformativo: le forme create, i gesti e i suoni risuo-
navano nel gruppo, generando comprensione, risonanza e riconoscimento re-
ciproco. 

Sul piano clinico, questo processo può essere letto come una forma di 
prevenzione e cura: lo spazio creativo diventa un laboratorio dell’anima, 
dove la simbolizzazione e l’integrazione dei contenuti inconsci favoriscono 
consapevolezza e sviluppo psichico. 
 
 
La creatività come esperienza collettiva 
 

Nella prospettiva della psicologia analitica, ogni atto creativo autentico è 
anche un atto di relazione. Creare significa entrare in contatto – con sé stessi, 
con l’altro, con il mondo. La relazione si manifesta tra il soggetto e l’imma-
gine che prende forma, ma anche tra le persone che condividono un mede-
simo campo simbolico. 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

79 

Nei laboratori del Festival, questa dimensione relazionale è divenuta tan-
gibile. Il “fare arte insieme” ha permesso ai partecipanti di toccare aspetti 
dell’anima che la parola razionale spesso non sa esprimere. Attraverso il 
corpo, il gioco e l’immaginazione, il gruppo ha trovato un linguaggio pre-
verbale e simbolico, una grammatica fatta di gesti, suoni e immagini che ha 
reso possibile una comprensione reciproca più profonda. 

L’interazione tra partecipanti ha generato campi simbolici condivisi: le 
immagini create, i movimenti, le improvvisazioni musicali e teatrali hanno 
risuonato non solo nel singolo individuo ma nell’intero gruppo, producendo 
momenti di identificazione e di comunione simbolica. Quando qualcuno 
tracciava un segno o compiva un gesto spontaneo, spesso questo risvegliava 
emozioni o intuizioni negli altri. Si è così creata una catena viva di rimandi 
simbolici, in cui ciascuno partecipava alla trasformazione collettiva. 

La ripetizione di gesti, il contatto con la materia, il ritmo del corpo e della 
voce hanno permesso di incarnare l’esperienza psichica, rendendo visibile 
ciò che altrimenti sarebbe rimasto nell’ombra dell’inconscio. 

L’esperienza condivisa del fare arte ha mostrato che la creatività non è 
solo un mezzo di espressione individuale, ma un ponte relazionale. Essa può 
generare connessioni sociali profonde, spazi di incontro simbolico tra per-
sone diverse, e infine favorire l’integrazione psichica, la coesione tra conscio 
e inconscio, tra personale e collettivo. 

La funzione creativa osservata durante il Festival conferma la visione jun-
ghiana secondo cui la creatività è una funzione vitale della psiche, capace di 
generare forme, relazioni e significati che trascendono la volontà cosciente e 
aprono nuove vie di conoscenza e trasformazione. 
 
 
Dove le immagini accadono: il laboratorio come soglia tra arte e 
psiche 
 

Fin dal loro allestimento, gli ambienti del Mattatoio di Roma – spogli, 
aperti, luminosi – suggerivano un’esperienza fuori dall’ordinario. Trasfor-
mati in atelier temporanei, erano spazi privi di regole prescrittive, luoghi in 
cui sperimentare liberamente, senza paura di errore, lasciando che il gesto e 
l’immaginazione fossero guidati più dall’interiorità che dalla volontà co-
sciente. 

In questo senso, il laboratorio si è rivelato come una soglia tra arte e psi-
che, un territorio di mezzo dove il visibile e l’invisibile potevano incontrarsi. 
Proprio come nella relazione analitica, anche qui si è creato uno spazio sicuro 
e contenitivo in cui l’individuo poteva avvicinarsi ai propri contenuti 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

80 

inconsci, esplorarli e trasformarli. La dinamica tra partecipante e ambiente, 
così come tra i partecipanti stessi, ha evocato il concetto di “campo anali-
tico”: uno spazio relazionale e intersoggettivo in cui la psiche trova forma, 
risonanza e significato. 

Tra i numerosi laboratori proposti, alcuni hanno rappresentato in modo 
emblematico questa esperienza di soglia. 

In Archetipi per immaginare. Tarocchi e Creatività, condotto da Massi-
miliano Filadoro e Giulio Caselli Armata, le immagini degli Arcani maggiori 
sono state vissute come chiavi simboliche d’accesso all’inconscio. I Taroc-
chi, intesi non come strumenti divinatori, ma come antiche scene della psi-
che, hanno permesso di esperire l’immagine come processo vivo e trasfor-
mativo. Ogni carta è divenuta personaggio in movimento, figura che dialoga 
con l’interiorità del partecipante e con ciò che nella psiche chiede di essere 
riconosciuto. In questo senso, l’atto del “pescare una carta” si è rivelato gesto 
immaginale più che predittivo: un incontro con l’immagine autonoma, se-
condo la logica dell’immaginazione attiva junghiana. L’esperienza ha mo-
strato come il lavoro con gli archetipi possa ampliare la funzione immagina-
tiva, favorendo gioco e flessibilità interiore. Seguendo l’intuizione hillma-
niana del “fare anima”, le sequenze di carte sono divenute narrazioni in atto, 
gesti di cura simbolica.  

Nel laboratorio Psiche, Corpo, Materia. Il gioco della sabbia, a cura di 
Franco Castellana, l’esperienza tattile del modellare ha dato forma concreta 
al dialogo tra elemento materiale e dimensione psichica. Ogni figura tracciata 
nello spazio sabbioso diventava simbolo vivente di un contenuto interiore 
che cercava espressione. 

In In dialogo con l’altro, ideato da Laura Scarpa e Giampietro Loggi, la 
parola, il disegno e il fumetto si sono incontrati come linguaggi dell’alterità: 
l’atto creativo come forma di ascolto e riconoscimento reciproco. 

Con Salt and Pepper. La carta come media creativo, guidato da Francesco 
Bancheri e Salvatore Martini, la manipolazione di materiali semplici come 
la carta – piegature, tagli, sovrapposizioni – ha trasformato la materia in ter-
ritorio di scoperta psichica. La carta, fragile e resistente al tempo stesso, è 
divenuta metafora della permeabilità tra conscio e inconscio, superficie su 
cui le immagini interiori potevano affiorare e intrecciarsi con quelle collet-
tive. 

Nel laboratorio Il corpo plurale, curato da Lara Guidetti e Antonella Mon-
teleone, il linguaggio corporeo è diventato mezzo privilegiato dell’anima. 
Attraverso gesti, posture e improvvisazioni, i partecipanti hanno esplorato la 
possibilità che il corpo stesso si faccia spazio di risonanza simbolica. 

In Il corpo in scena. Dialoghi tra sé stessi e gli altri, condotto da Marco 
Valerio Amico e Anna Maria Sassone, l’esperienza teatrale è stata declinata 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

81 

come rito di individuazione collettiva: il gesto scenico, spogliato dell’intento 
estetico, si è trasformato in un atto di contatto con le immagini interiori, 
dando corpo a conflitti e possibilità di trasformazione del Sé. 

Con Come suona il caos, a cura di Maurizio Capone e Maddalena Cinque, 
il suono e il rumore hanno assunto una funzione simbolica: attraverso stru-
menti non convenzionali, il disordine acustico si è fatto materia viva, rive-
lando come anche il caos possa generare senso e armonia interiore. 

Un laboratorio particolarmente significativo è stato Emozioni in gioco, a 
cura di Elena Del Fante e Valerio Colangeli, che ha introdotto la dimensione 
del videogioco come strumento di conoscenza di sé e crescita emotiva. I par-
tecipanti, divisi in gruppi, hanno creato un avatar collettivo e sperimentato 
titoli come Outer Wilds, Stanley Parable e Gris, opere che affrontano sim-
bolicamente i temi della morte, della rinascita e del libero arbitrio. L’espe-
rienza è stata vissuta come un viaggio condiviso, un gioco serio e poetico in 
cui l’avatar diveniva ponte verso aspetti inesplorati del Sé. Da una prospet-
tiva junghiana, questa forma di Video Game Therapy ha evocato elementi 
dell’immaginazione attiva e del gioco della sabbia, mostrando come il lin-
guaggio digitale possa essere anch’esso via simbolica verso la trasforma-
zione. 

I laboratori nel loro insieme sono stati il cuore pulsante del Festival: veri 
e propri spazi di immaginazione attiva, dove il corpo, la parola, la materia e 
l’immagine si incontravano nel dialogo con l’inconscio. In ciascuno di essi 
si è potuto osservare come le immagini, lasciate libere di accadere, abbiano 
il potere di trasformare chi le crea e chi le contempla. 
 
 
Conclusione 
 

In un tempo dominato dalla velocità e dall’iperconnessione, il Festival del 
Mattatoio ha rappresentato un atto di resistenza simbolica e un invito al ri-
torno all’esperienza interiore. Le immagini, i gesti e i suoni condivisi hanno 
riaperto un dialogo profondo tra arte e psiche, mostrando che la creatività 
non è un lusso, ma una necessità vitale della mente umana. 

La grande partecipazione, soprattutto giovanile, testimonia il desiderio 
diffuso di ritrovare, attraverso l’arte, un senso di appartenenza e di signifi-
cato. Il Festival ha mostrato come la psicologia analitica possa uscire dallo 
studio e incontrare la vita, diventando pratica culturale, pedagogica e comu-
nitaria. 

Per noi analisti junghiani, ciò comporta una responsabilità duplice: custo-
dire e diffondere la conoscenza del simbolico e, al tempo stesso, favorire la 
nascita di esperienze che permettano alla collettività di toccare la propria 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 

82 

dimensione immaginale. In un mondo attraversato da conflitti e frammenta-
zioni, l’atto creativo diventa un gesto di speranza, capace di ricomporre ciò 
che è diviso, dentro e fuori di noi. 

Il Festival del Mattatoio ha reso tangibile il potere trasformativo dell’arte 
come via di individuazione collettiva. Ha mostrato che la cura non nasce solo 
dall’analisi, ma anche dal gioco, dal corpo e dal simbolo. 

In fondo, come ricordava Jung, “l’arte è la forma più autentica con cui la 
vita si rinnova”. 

E forse, proprio lì, dove le immagini accadono e il gioco diventa dialogo 
con l’anima, possiamo ancora riconoscere – per un istante – il volto vivo 
dell’inconscio che ci abita. 
 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org




