Psicologia analitica e arte

A cura di Cristina Brunialti

Dove le immagini accadono.
Arte e psicologia analitica al Festival del Mattatoio
Gerardina Papa*

Premessa

Le riflessioni che seguono rappresentano un tentativo di esplorare il dia-
logo tra arte e psicologia analitica alla luce del Festival della psicologia ana-
litica junghiana in dialogo con l’arte: tre giorni di gioco con le immagini,
ideato e organizzato dal gruppo di lavoro AIPA-Web dell’ Associazione Ita-
liana di Psicologia Analitica e svoltosi al Mattatoio di Roma nel maggio
2025.

L’evento, dedicato alla dimensione creativa come esperienza di cono-
scenza e trasformazione, ha offerto uno spazio vivo in cui arte, corpo e psiche
si sono incontrati in un linguaggio comune.

A partire dal pensiero di Carl Gustav Jung sul processo creativo — inteso
come funzione psichica autonoma e fenomeno simbolico — questo testo ri-
percorre le esperienze dei laboratori artistici e corporei che hanno animato il
Festival. L’arte, in tale contesto, si configura come via di individuazione col-
lettiva: un ponte tra coscienza e inconscio, uno spazio di relazione, di sco-
perta e di rinascita simbolica.

*Psicologa, psicoterapeuta, psicologa analista. Socio ordinario Aipa/IAAP. Coordinatrice
gruppo AIPA-Web. Vive ¢ lavora a Roma.
Via Cola di Rienzo 28, 00192 Roma. E-mail: gerardinapapal3@gmail.com

Studi Junghiani (ISSN 1828-5147, ISSNe 1971-8411), vol. 33, n. 2, 2025
DOTI: 10.3280/jun62-20250a22013

75

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



Dialoghi con ’anima: arte e psicologia analitica nei laboratori del
Festival del Mattatoio di Roma

Nel mese di maggio 2025, nel cuore della Citta dell’ Altra Economia, si ¢
svolto un Festival dedicato al dialogo tra arte e psicologia analitica: tre gior-
nate di gioco con le immagini, dense di incontri, esperienze e laboratori che
hanno reso concreta la visione junghiana della creativita come forza trasfor-
mativa della psiche.

L’iniziativa, gratuita e aperta a tutti, ha attratto un pubblico eterogeneo —
studenti, artisti, appassionati, ma anche persone di provenienze e eta diverse
— accomunate dal desiderio di avvicinarsi al pensiero junghiano attraverso
I’esperienza diretta. Nei locali del Festival hanno preso vita spazi di crea-
zione condivisa condotti da analisti e artisti, luoghi in cui corpo, immagina-
zione e gioco con le immagini diventavano strumenti di conoscenza e rela-
zione. Accanto a essi, una libreria tematica ¢ un’area videogame aperta al
pubblico invitavano a esplorare nuovi linguaggi dell’anima contemporanea.

Il gioco, in questo contesto, si ¢ rivelato nella sua dimensione piu pro-
fonda. Per Jung, infatti, non ¢ un passatempo né¢ un fenomeno infantile, ma
un atteggiamento dell’anima che consente di entrare in relazione viva con
I’inconscio. Il simbolo, allo stesso modo, non ¢ una semplice raffigurazione
0 un segno convenzionale, ma un’immagine viva che rimanda a qualcosa di
pitl vasto, sconosciuto e in continua trasformazione. E la forma attraverso cui
I’inconscio comunica con la coscienza, generando significato nuovo.

Come scrive Jung in Tipi psicologici, “un simbolo puo dirsi vivo solo
quando ¢, anche per chi ’osserva, I’espressione migliore e piu alta possibile
di qualcosa di presentito e non ancora conosciuto; solo cosi esso giunge a
generare e promuovere la vita”.

La creazione artistica e il lavoro psichico condividono dunque la stessa
tensione trasformativa: dare corpo all’invisibile, permettendo al senso di
emergere nel dialogo tra conscio e inconscio. Attraverso il gioco simbolico
—come nel sogno, nel disegno o nell’immaginazione attiva —1’individuo par-
tecipa a una dinamica creativa che trasforma le immagini inconsce in forme
comunicabili e integrabili nella coscienza.

Donald Winnicott osserva che la psicoanalisi stessa si sviluppa come una
“forma altamente specializzata di gioco”, al servizio della comunicazione
autentica con sé stessi e con ’altro. Cosi, 1’arte diventa un processo di sim-
bolizzazione incarnata — un gioco con la materia che ¢, in fondo, un dialogo
con I’anima.

Nel linguaggio poetico di Bachofen, “il simbolo spinge le sue radici fin
nelle piu segrete profondita dell’anima, mentre il linguaggio sfiora la super-
ficie della comprensione come un alito di vento. Solo il simbolo riesce a

76

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



combinare gli elementi pit diversi in un’impressione unitaria, portando lo
spirito oltre i confini del finito”.

I laboratori del Festival del Mattatoio possono essere letti come spazi col-
lettivi di trasformazione: luoghi in cui I’esperienza estetica e quella analitica
coincidono nel dare forma a contenuti inconsci attraverso il gesto creativo.
Questi spazi diventano occasioni di contatto con I’inconscio e, allo stesso
tempo, momenti di promozione della salute psichica, dove la creativita € vis-
suta come strumento di crescita, consapevolezza e relazione.

Risvegliare ’artista interiore

“Nel nostro mondo meccanizzato,” scrive Jung ne L’lo e l’inconscio, “la
necessita di creare arte viene spesso soffocata dalla monotonia delle nostre
attivita quotidiane, causando talvolta disturbi psichici. E fondamentale risve-
gliare I’artista che giace nell’ombra del subconscio e dare voce al nostro bi-
sogno di espressione”.

Questa intuizione, formulata quasi un secolo fa, ha trovato nel Festival un
terreno di attualizzazione concreta. In un’epoca dominata dalla velocita e
dall’efficienza, dove siamo sovrastimolati e saturi di immagini, dati e algo-
ritmi, I’esperienza artistica si € rivelata un atto di resistenza psichica: un
modo per restituire spazio all’immaginazione e al vissuto interiore.

I laboratori hanno offerto ai partecipanti la possibilita di riconoscere e
coltivare I’istinto creativo come parte integrante della propria natura psi-
chica, indipendentemente dal talento o dalla formazione artistica. Molti
hanno sperimentato un flusso spontaneo in cui gesti, linee, colori e movi-
menti sembravano emergere da una necessita interiore, quasi indipendente
dalla volonta cosciente: creare come movimento dell’anima verso la totalita,
come processo di scoperta e di integrazione del Sé.

La funzione creativa nella psicologia analitica

Il Festival del Mattatoio ha offerto un’occasione preziosa per osservare
come la creativita, lungi dall’essere un talento riservato a pochi, rappresenti
una funzione psichica fondamentale, capace di mediare tra coscienza e in-
conscio. Nei laboratori, 1’atto creativo ¢ apparso come una forza autonoma
che si manifesta attraverso il gesto, I’immaginazione e la materia: il semplice
atto di tracciare una linea, di modellare la sabbia o di muoversi nello spazio

77

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



¢ diventato un’esperienza simbolica, capace di tradurre in forma visibile i
movimenti profondi della psiche.

Jung descrive il processo creativo come “un essere vivente impiantato
nella psiche umana”, una forza che trascende la personalita individuale e si
manifesta come simbolo universale. Cido che emerge nell’atto creativo non
appartiene esclusivamente al singolo, ma partecipa del linguaggio collettivo
dell’anima, la dove I’inconscio individuale si intreccia con 1’inconscio col-
lettivo.

I laboratori basati sul movimento corporeo hanno mostrato come il corpo
stesso possa divenire contenitore e mediatore di simboli. Postura, ritmo, ge-
sto e respiro si sono rivelati strumenti privilegiati per accedere a dinamiche
psichiche profonde, dando forma a contenuti altrimenti indicibili. Come os-
serva Marie-Louise von Franz, il gesto creativo puo tradurre in forma sensi-
bile i processi psichici piu sottili, trasformando 1’invisibile in presenza con-
creta.

Accanto al movimento, i materiali artistici — sabbia, carta, suono, luce,
strumenti digitali — sono diventati veicoli per incarnare e trasformare i con-
tenuti dell’inconscio. La sabbia, con la sua densita tattile, ha favorito un con-
tatto diretto con la dimensione istintuale e primordiale; la carta e i colori
hanno offerto una via simbolica ¢ immediata di espressione; i suoni ¢ le tec-
nologie digitali hanno aperto canali nuovi per ’immaginazione.

In questo senso, il laboratorio si ¢ configurato come un microcosmo sim-
bolico in cui la psiche individuale entrava in dialogo con quella gruppale.
L’incontro tra le immagini interiori di ciascuno e quelle degli altri generava
un campo dinamico e trasformativo: le forme create, i gesti e i suoni risuo-
navano nel gruppo, generando comprensione, risonanza e riconoscimento re-
ciproco.

Sul piano clinico, questo processo puod essere letto come una forma di
prevenzione e cura: lo spazio creativo diventa un laboratorio dell’anima,
dove la simbolizzazione e 1’integrazione dei contenuti inconsci favoriscono
consapevolezza e sviluppo psichico.

La creativita come esperienza collettiva

Nella prospettiva della psicologia analitica, ogni atto creativo autentico €
anche un atto di relazione. Creare significa entrare in contatto — con sé stessi,
con I’altro, con il mondo. La relazione si manifesta tra il soggetto e I’imma-
gine che prende forma, ma anche tra le persone che condividono un mede-
simo campo simbolico.

78

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



Nei laboratori del Festival, questa dimensione relazionale ¢ divenuta tan-
gibile. Il “fare arte insieme” ha permesso ai partecipanti di toccare aspetti
dell’anima che la parola razionale spesso non sa esprimere. Attraverso il
corpo, il gioco e I’immaginazione, il gruppo ha trovato un linguaggio pre-
verbale e simbolico, una grammatica fatta di gesti, suoni e immagini che ha
reso possibile una comprensione reciproca piu profonda.

L’interazione tra partecipanti ha generato campi simbolici condivisi: le
immagini create, i movimenti, le improvvisazioni musicali e teatrali hanno
risuonato non solo nel singolo individuo ma nell’intero gruppo, producendo
momenti di identificazione ¢ di comunione simbolica. Quando qualcuno
tracciava un segno o compiva un gesto spontaneo, spesso questo risvegliava
emozioni o intuizioni negli altri. Si & cosi creata una catena viva di rimandi
simbolici, in cui ciascuno partecipava alla trasformazione collettiva.

La ripetizione di gesti, il contatto con la materia, il ritmo del corpo e della
voce hanno permesso di incarnare 1’esperienza psichica, rendendo visibile
cio che altrimenti sarebbe rimasto nell’ombra dell’inconscio.

L’esperienza condivisa del fare arte ha mostrato che la creativita non ¢
solo un mezzo di espressione individuale, ma un ponte relazionale. Essa puo
generare connessioni sociali profonde, spazi di incontro simbolico tra per-
sone diverse, e infine favorire 1’integrazione psichica, la coesione tra conscio
e inconscio, tra personale e collettivo.

La funzione creativa osservata durante il Festival conferma la visione jun-
ghiana secondo cui la creativita ¢ una funzione vitale della psiche, capace di
generare forme, relazioni e significati che trascendono la volonta cosciente e
aprono nuove vie di conoscenza e trasformazione.

Dove le immagini accadono: il laboratorio come soglia tra arte e
psiche

Fin dal loro allestimento, gli ambienti del Mattatoio di Roma — spogli,
aperti, luminosi — suggerivano un’esperienza fuori dall’ordinario. Trasfor-
mati in atelier temporanei, erano spazi privi di regole prescrittive, luoghi in
cui sperimentare liberamente, senza paura di errore, lasciando che il gesto e
I’immaginazione fossero guidati piu dall’interiorita che dalla volonta co-
sciente.

In questo senso, il laboratorio si € rivelato come una soglia tra arte e psi-
che, un territorio di mezzo dove il visibile e I’invisibile potevano incontrarsi.
Proprio come nella relazione analitica, anche qui si € creato uno spazio sicuro
e contenitivo in cui I’individuo poteva avvicinarsi ai propri contenuti

79

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



inconsci, esplorarli e trasformarli. La dinamica tra partecipante e ambiente,
cosi come tra i partecipanti stessi, ha evocato il concetto di “campo anali-
tico”: uno spazio relazionale e intersoggettivo in cui la psiche trova forma,
risonanza e significato.

Tra 1 numerosi laboratori proposti, alcuni hanno rappresentato in modo
emblematico questa esperienza di soglia.

In Archetipi per immaginare. Tarocchi e Creativita, condotto da Massi-
miliano Filadoro e Giulio Caselli Armata, le immagini degli Arcani maggiori
sono state vissute come chiavi simboliche d’accesso all’inconscio. I Taroc-
chi, intesi non come strumenti divinatori, ma come antiche scene della psi-
che, hanno permesso di esperire I’immagine come processo vivo e trasfor-
mativo. Ogni carta ¢ divenuta personaggio in movimento, figura che dialoga
con ’interiorita del partecipante e con cid che nella psiche chiede di essere
riconosciuto. In questo senso, I’atto del “pescare una carta” si € rivelato gesto
immaginale piu che predittivo: un incontro con I’immagine autonoma, se-
condo la logica dell’immaginazione attiva junghiana. L’esperienza ha mo-
strato come il lavoro con gli archetipi possa ampliare la funzione immagina-
tiva, favorendo gioco e flessibilita interiore. Seguendo 1’intuizione hillma-
niana del “fare anima”, le sequenze di carte sono divenute narrazioni in atto,
gesti di cura simbolica.

Nel laboratorio Psiche, Corpo, Materia. 1l gioco della sabbia, a cura di
Franco Castellana, I’esperienza tattile del modellare ha dato forma concreta
al dialogo tra elemento materiale e dimensione psichica. Ogni figura tracciata
nello spazio sabbioso diventava simbolo vivente di un contenuto interiore
che cercava espressione.

In In dialogo con I’altro, ideato da Laura Scarpa e Giampietro Loggi, la
parola, il disegno e il fumetto si sono incontrati come linguaggi dell’alterita:
’atto creativo come forma di ascolto e riconoscimento reciproco.

Con Salt and Pepper. La carta come media creativo, guidato da Francesco
Bancheri e Salvatore Martini, la manipolazione di materiali semplici come
la carta — piegature, tagli, sovrapposizioni — ha trasformato la materia in ter-
ritorio di scoperta psichica. La carta, fragile e resistente al tempo stesso, ¢
divenuta metafora della permeabilita tra conscio e inconscio, superficie su
cui le immagini interiori potevano affiorare e intrecciarsi con quelle collet-
tive.

Nel laboratorio I/ corpo plurale, curato da Lara Guidetti e Antonella Mon-
teleone, il linguaggio corporeo ¢ diventato mezzo privilegiato dell’anima.
Attraverso gesti, posture e improvvisazioni, i partecipanti hanno esplorato la
possibilita che il corpo stesso si faccia spazio di risonanza simbolica.

In 1] corpo in scena. Dialoghi tra sé stessi e gli altri, condotto da Marco
Valerio Amico ¢ Anna Maria Sassone, 1’esperienza teatrale ¢ stata declinata

80

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



come rito di individuazione collettiva: il gesto scenico, spogliato dell’intento
estetico, si ¢ trasformato in un atto di contatto con le immagini interiori,
dando corpo a conflitti e possibilita di trasformazione del Sé.

Con Come suona il caos, a cura di Maurizio Capone e Maddalena Cinque,
il suono e il rumore hanno assunto una funzione simbolica: attraverso stru-
menti non convenzionali, il disordine acustico si € fatto materia viva, rive-
lando come anche il caos possa generare senso e armonia interiore.

Un laboratorio particolarmente significativo € stato Emozioni in gioco, a
cura di Elena Del Fante e Valerio Colangeli, che ha introdotto la dimensione
del videogioco come strumento di conoscenza di sé e crescita emotiva. I par-
tecipanti, divisi in gruppi, hanno creato un avatar collettivo e sperimentato
titoli come Quter Wilds, Stanley Parable ¢ Gris, opere che affrontano sim-
bolicamente i temi della morte, della rinascita e del libero arbitrio. L’espe-
rienza ¢ stata vissuta come un viaggio condiviso, un gioco serio e poetico in
cui I’avatar diveniva ponte verso aspetti inesplorati del Sé. Da una prospet-
tiva junghiana, questa forma di Video Game Therapy ha evocato elementi
dell’immaginazione attiva e del gioco della sabbia, mostrando come il lin-
guaggio digitale possa essere anch’esso via simbolica verso la trasforma-
zione.

I laboratori nel loro insieme sono stati il cuore pulsante del Festival: veri
e propri spazi di immaginazione attiva, dove il corpo, la parola, la materia e
I’immagine si incontravano nel dialogo con I’inconscio. In ciascuno di essi
si € potuto osservare come le immagini, lasciate libere di accadere, abbiano
il potere di trasformare chi le crea e chi le contempla.

Conclusione

In un tempo dominato dalla velocita e dall’iperconnessione, il Festival del
Mattatoio ha rappresentato un atto di resistenza simbolica e un invito al ri-
torno all’esperienza interiore. Le immagini, i gesti e i suoni condivisi hanno
riaperto un dialogo profondo tra arte e psiche, mostrando che la creativita
non ¢ un lusso, ma una necessita vitale della mente umana.

La grande partecipazione, soprattutto giovanile, testimonia il desiderio
diffuso di ritrovare, attraverso 1’arte, un senso di appartenenza e di signifi-
cato. Il Festival ha mostrato come la psicologia analitica possa uscire dallo
studio e incontrare la vita, diventando pratica culturale, pedagogica e comu-
nitaria.

Per noi analisti junghiani, cid comporta una responsabilita duplice: custo-
dire e diffondere la conoscenza del simbolico e, al tempo stesso, favorire la
nascita di esperienze che permettano alla collettivitd di toccare la propria

81

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



dimensione immaginale. In un mondo attraversato da conflitti e frammenta-
zioni, I’atto creativo diventa un gesto di speranza, capace di ricomporre cio
che ¢ diviso, dentro e fuori di noi.

11 Festival del Mattatoio ha reso tangibile il potere trasformativo dell’arte
come via di individuazione collettiva. Ha mostrato che la cura non nasce solo
dall’analisi, ma anche dal gioco, dal corpo e dal simbolo.

In fondo, come ricordava Jung, “I’arte ¢ la forma piu autentica con cui la
vita si rinnova”.

E forse, proprio li, dove le immagini accadono ¢ il gioco diventa dialogo
con I’anima, possiamo ancora riconoscere — per un istante — il volto vivo
dell’inconscio che ci abita.

82

Copyright © FrancoAngeli
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial —
No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org





