
105 

In ricordo di… 
 
Ricordo di Giuseppe Andreetto. 
Il corpo delle immagini 
Antonello Fresu* 

 
 
 

 
 

 
Se il ricordo di Giuseppe attraversa decenni di incontri, viaggi, scelte e 

passioni che hanno accompagnato un lungo tratto delle nostre vite, il ricordo 
di Giuseppe come analista si caratterizza, soprattutto, per una dedizione as-
soluta all’incontro con i pazienti e per il contatto “viscerale” con la sensoria-
lità delle immagini e i territori del profondo. 

“Viscerale” nel senso più autentico e immediato del termine. Intensa e 
potente è stata infatti la forza e l’energia che ha animato il suo percorso fin 
dagli anni Ottanta, quando, giovane medico specializzando in Psichiatria, 
inizia a viaggiare verso Roma per la formazione gruppo analitica con Alice 
Ricciardi von Platen, figura destinata a lasciare in lui un segno profondo. 

Negli anni successivi – in un periodo in cui in Sardegna non erano ancora 
presenti psicoanalisti, né freudiani né junghiani – inizia la propria analisi 
prima con Piergiacomo Migliorati e, in seguito, con Paolo Aite, grazie al 
quale si avvicina al gioco della sabbia. Con Paolo, Giuseppe manterrà un 
intenso legame, sia professionale che umano, per tutta la vita. 

Segue l’attività nell’AIPA, anche come didatta, ed infine l’impegno ap-
passionato all’interno del LAI, tappe di una vita professionale e umana vis-
suta interamente dentro il dialogo con l’inconscio. 

Ho usato l’aggettivo “viscerale”, però, per descrivere, soprattutto, la mo-
dalità con cui Giuseppe ha sempre vissuto l’esperienza analitica: un’espe-
rienza che nasceva dal corpo, dall’immagine, dal sentire profondo, e che pro-
prio nel corpo veniva a trovare il suo primo linguaggio. 

  
* È psicologo analista, membro ordinario dell’AIPA e dell’Associazione Internazionale di 

Psicologia Analitica (IAAP). Artista e curatore d’arte, si occupa da anni della relazione tra 
Psicologia Analitica e Arte contemporanea. Vive e lavora a Sassari. 

Via Roma 35, 07100 Sassari. E-mail: antonello.fresu@gmail.com 
 
Studi Junghiani (ISSN 1828-5147, ISSNe 1971-8411), vol. 33, n. 2, 2025 
DOI: 10.3280/jun62-2025oa22009 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



106 

Da qui, la sua costante riflessione sulla cornice trasformativa del setting, 
che, attraverso la definizione dei suoi “limiti” e “confini” – sempre all’in-
terno di una prassi squisitamente analitica – scardina i vincoli riduttivi della 
coscienza, permettendo l’incontro con una diversa “percezione,” intima e fe-
conda. Una percezione che apre lo spazio alla capacità immaginativa ed 
all’incontro con un livello primario della relazione, che riconduce alle ori-
gini, ai primi passi dello sviluppo della psiche.  

È in questo incontro intimo e vitale della relazione – che include ed inte-
gra ogni aspetto del rapporto analitico, dalla corporeità dell’analista e del 
paziente, fino alla “fisicità del setting stesso” – che il setting può trasformarsi 
in una vitale “risorsa” non verbale, in uno spazio fecondo che agisce ridando 
vita a un nucleo psichico originario. Un nucleo attivamente “ordinatore”, in 
grado di strutturare la relazione e di orientarla nei passaggi trasformativi 
della vita. 

Tutto questo, attraverso il vivificante contatto con le immagini del pro-
fondo, immagini che – per Giuseppe – hanno corpo e movimento, ritmo, sia 
nel tempo che nello spazio. Esse si attivano nel contatto con i livelli primari 
e originari, veri nuclei di partenza per ogni successiva differenziazione ed 
integrazione di funzioni psichiche più elaborate e coscienti: l’uso della pa-
rola, la capacità simbolica, le funzioni psichiche più finemente evolute sul 
piano della coscienza. 

Questi livelli, corrispondenti nella teorizzazione junghiana allo sfondo ar-
chetipico, sono tuttavia anche radicati nella nostra fisiologia: “nei livelli me-
tabolici, nella definizione e collocazione delle cellule, dei tessuti, degli or-
gani, e nelle loro correlazioni funzionali”. 

Compito dell’analisi è, dunque, attraverso l’intimità dell’incontro e della 
relazione, dare “corpo” alle immagini del profondo ed alla percezione di sé, 
alla ricerca di quel materiale prezioso che possiamo, ogni volta, riconoscere 
sia per la sua capacità di “sorprenderci”, sia per l’impulso che imprime al 
processo di elaborazione simbolica e di individuazione.  

Per questo, la prima risorsa del processo analitico – come diceva Giu-
seppe – “non sta certo solo nel dettaglio tecnico o nella precisione delle pa-
role, ma nella tonalità comunicativa, che sia una parola, un gesto, un oggetto, 
o un segno”.  

Questo, per lui, era il senso più autentico dell’analisi. 
 

 
  

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



107 

Per Paolo Paolozza 
Pani Galeazzi* 
 

Nel lutto, ogni volta, cerco una parola, che finora non ho trovato, capace 
di tenere insieme la gioia e la gratitudine per l’incontro con il dolore e lo 
strappo della perdita. 

E profonda è la gratitudine per l’incontro con Paolo, amico vero da più di 
30 anni. Con lui l’amicizia è stata sicurezza piena dell’esserci l’uno per l’al-
tro. Lacrime e risate. E vita. Vita che si mescolava. Nel tempo. 

Ora altrettanto profondo è il dolore: non sentire più la sua voce, il suo 
sorriso, la sua gentile ironia, i lucidi momenti di critica. L’intelligenza acuta 
e capace sempre di sorprendere. La sua presenza autentica. 

Eppure sì, è così. Sono insieme questa gioia e questo dolore. 
Abbiamo attraversato insieme tante vicende dall’incontro all’AIPA, en-

trambi allievi, nel ‘92. Voglio ricordarlo qui per un dono che resta: un pic-
colo denso ricchissimo libro, Jung e il suo doppio. L’ombra del funambolo 
nei seminari sullo Zarathustra di Nietzsche (Castelvecchi, 2022). 

È stato stimolante e divertente stargli vicino in questa scrittura, leggere le 
pagine mano a mano che Paolo le costruiva, il suo appassionato lavoro ac-
compagnato da un apparato di note così ricco da farne quasi un altro libro, 
altrettanto fecondo. 

E così voglio salutarlo insieme alla comunità che lo ha conosciuto con le 
sue parole coraggiose, prese dall’ultimo capitolo del libro, che si intitola “So-
rella paura”. Paolo qui si sofferma ancora sulla figura del funambolo, che 
questa volta non è solo metafora, bensì esperienza concreta di un grande fu-
nambolo: Roland Petit. 

Descrivendolo, Paolo dice: “La cura meticolosa della sua arte, il metodo 
inesorabilmente rigoroso, l’attenzione continua alla revisione dell’espe-
rienza realizzata fino a distillarne una tecnica raffinata sono solo alcune delle 
“virtù” che costituiscono lo stile e l’essenza della sua pratica”. 

  
* Psicologa analista, è socia della IAAP, del LAI (Laboratorio Analitico delle Immagini) 

e di Philo. È didatta dell’AIPA. Fa questo lavoro da 41 anni. Autrice di numerosi articoli sui 
temi dell’autolesionismo, della relazione corpo/mente, della creatività femminile e della rela-
zione tra poesia, arte e psicoanalisi, pubblicati su Studi Junghiani e sulla Rivista di Psicologia 
Analitica (di cui è anche redattrice). Ha scritto in volumi collettanei: Psiche e guerra, Il gesto 
che racconta, Paradossi di maternità, Figure della memoria. Con Giuseppe Andreetto ha 
curato il volume: Mondi in un rettangolo. Il gioco della sabbia: aperture sul limite nel setting 
analitico (Bergamo: Moretti & Vitali, 2012). Ha scritto Accendere il buio. Donne in dialogo 
con il nemico interno (Milano: Mimesis, 2025). Invecchiando si commuove facilmente...Vive 
e lavora a Roma. 

Via Vulci 9, 00183 Roma. E-mail: panigaleazzi@gmail.com  

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



108 

Ogni volta che ho letto queste parole ho pensato a quanto profondamente 
corrispondessero allo stile di lavoro e alla cura della relazione, non solo te-
rapeutica, che Paolo era capace di esprimere, sapendo bene, come dice più 
avanti “che la cura di noi tutti nasce e si specchia nel dolore di ciascuno”. 

Citando Paul Auster, che conosceva Petit: “Il funambolismo non è un’arte 
della morte, ma un’arte della vita – della vita vissuta al limite del possibile. 
Ovvero della vita che non si nasconde alla morte, ma la guarda dritta in fac-
cia”. 

E Paolo lo ha fatto, fino all’ultimo. 
Ciao amico mio, carissimo, dolcissimo, funambolo. 

 
 
  

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



109 

Ricordando Paolo Paolozza 
Anna Maria Sassone* 
 

Con Paolo Paolozza ho attraversato una lunga parte di vita in AIPA, e 
non solo. Insieme abbiamo spesso ricordato episodi, parlato di momenti im-
portanti, passaggi significativi personali e associativi. 

Ricordare Paolo, senza dialogare con Paolo, rende più acuta e dolorosa 
l’assenza, ma particolarmente viva la sua presenza.  

Erano i primissimi anni del ‘90 del secolo scorso, Paolo era candidato e 
io ero nel Direttivo presieduto da Piergiacomo Migliorati: ci conoscemmo 
alla prima riunione di quello che divenne poi lo Spazio di Consultazione 
Analitica dell’AIPA. Trovarci in quel gruppo significava condividere una 
visione del mondo, delle relazioni, un sentire simile, soprattutto un ri-tro-
varci negli stessi valori.  

Eravamo agli albori di una apertura della nostra Associazione, su tale scia 
nacque in me l’idea che si potesse organizzare un’attività clinica rivolta 
all’esterno, permeata da uno spirito sia sociale che istituzionale; consulta-
zioni analitiche a cui far seguire percorsi di qualità a costi inferiori rispetto 
alle terapie effettuate negli studi privati.  

A posteriori, dopo averlo conosciuto, Paolo Paolozza non poteva non in-
teressarsi al progetto, prendendovi parte con particolare entusiasmo, dive-
nendone per alcuni anni anche il responsabile. Tutto il gruppo si avvalse 
dell’esperienza nei servizi che Paolo, da psichiatra di lungo corso, andava 
generosamente narrandoci, anche per comprendere come potessimo diffe-
renziarci dai servizi territoriali per creare un modello di prima consultazione 
“analitica” svolta nell’istituzione.  

Al contempo ci rese sempre più partecipi dello spirito che lo animava e 
che mai lo ha abbandonato. La visione rivolta al sociale, il rispetto per le 
diversità, quel lato del femminile che gli permetteva accoglienza, ascolto, 
tensione verso il prendersi cura dell’altro, hanno sempre segnato la cifra con 

  
* È membro dell’International Association for Analytical Psychology, Past President, Re-

sponsabile del training e didatta dell’Associazione Italiana di Psicologia Analitica. Tra i mem-
bri fondatori dello Spazio di Consultazione Analitica dell’AIPA, di cui è stata promotrice, ha 
fatto parte della redazione della Rivista di Psicologia Analitica e della Rivista Studi Junghiani. 
Relatrice in convegni nazionali e internazionali, ha al suo attivo numerose pubblicazioni ap-
parse anche su riviste non solo del settore. Ha curato i volumi Psiche e guerra, Immagini 
dall’interno e Alchimie della formazione analitica. Negli ultimi anni ha approfondito la sua 
ricerca sulle emozioni incorporate, sulla relazione tra sonorità e ascolto analitico, nonché 
orientato i suoi studi alle relazioni tra psiche e politica, allo spirito del tempo, ai femminicidi 
e al maschile arcaico nelle donne.  

Via Emanuele Filiberto 50, 00185 Roma. E-mail: annamaria.sassone@gmail.com 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



110 

cui svolgeva la professione nel pubblico come nello spazio privato, anche 
dell’AIPA.  

Pensando al Sé come meta a cui tendere, Paolo era riuscito ad integrare 
una tendenza introversa, poche parole, attente, circostanziate e autorevoli an-
che nel corso delle nostre riunioni – perlopiù accompagnate da qualche bot-
tiglia di vino e dai dolci di Anna De Luca, per inciso Paolo amava il buon 
cibo e la convivialità – a un fare estrovertito dove la sua libido si indirizzava 
verso gli altri, tesa a sostenere, aiutare, ascoltare.  

A seguire, con l’11 settembre del 2001, con il crollo delle torri gemelle, 
nel gruppo emerse il desiderio di confrontarci, di riflettere insieme sulle po-
litiche della psiche nel collettivo, sugli echi al nostro interno, sui riverberi 
nelle stanze di analisi e nei nostri pazienti. Ne nacque un libro nel 2002: 
Psiche e guerra. Immagini dall’interno. 

Molti di quei contributi potrebbero essere stati scritti oggi, quello di Paolo 
parlava de “Il silenzio in analisi ai tempi di Bin Laden”: basterebbe modifi-
care di poco quel titolo per riflettere anche ai nostri giorni sul frequente si-
lenzio nelle stanze d’analisi in riferimento ai tragici eventi che accadono nel 
mondo, ai movimenti nelle piazze, alle istituzioni democratiche minacciate, 
ai disastri ambientali, temi che hanno visto Paolo sempre coinvolto, attento, 
sensibile. Leggere il suo saggio permette di ascoltare attraverso le sue parole 
i motivi possibili di un tale silenzio, la cesura che si verifica tra la storia 
personale e la storia collettiva, la scissione presente in un quotidiano vissuto 
come se certi eventi non scuotessero profondamente le certezze anche di esi-
stenza. 

Scorre la vita, trascorrono gli anni e Paolo è sempre presente e partecipe 
nei diversi momenti collettivi della nostra Associazione, a ribadire il suo in-
teresse per le vicissitudini istituzionali, come per le proposte culturali. Paolo 
amava molto il suo lavoro e amava studiare, la sua attitudine riflessiva lo 
portava la sera a fine giornata lavorativa a leggere e a scrivere. Al pari di 
molti psichiatri, attratto dal desiderio di comprendere l’animo umano, per-
meato dai grandi temi dell’esistere, anche Paolo aveva rivolto molti dei suoi 
interessi al pensiero filosofico. 

Di qui il suo libro Jung e il suo doppio: l’ombra del funambolo nei semi-
nari sullo Zarathustra di Nietzsche, in cui analizza, attraverso i seminari te-
nuti da Jung tra il 1934 e il 1939, la relazione tra Jung e il filosofo tedesco. 
L’immagine del “funambolo” presente nello Zarathustra diventa il mezzo per 
accostare l’Ombra e collegare la profetica figura di Zarathustra alla crisi per-
sonale di Jung e alla catastrofe imminente della guerra, quell’“annuncio del 
terribile alle porte”. Scrive ancora Paolozza: «Devo ammettere che il mio 
primo contatto emotivo con quell’annuncio fu dovuto a una canzone degli 
anni Sessanta intitolata, appunto, Dio è morto. Ero un ragazzo ed ebbe su di 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



111 

me un effetto potentissimo. Non avevo ancora studiato Nietzsche, in seconda 
liceo, e fu Guccini a bucare la corazza della mia educazione cattolica e bor-
ghese».  

Ma di Paolo mi piace qui anche ricordare del suo recente matrimonio con 
Roberta De Sclavis, la sua compagna di vita. Nell’immaginario collettivo 
l’aggettivo maggiormente in uso per le spose è radiosa: ebbene Paolo Pao-
lozza quel giorno, condividendo il sentire di Roberta, si presentò al Campi-
doglio come uno sposo radioso.  

Il suo sorriso, a volte timido, a volte sornione, è stato compagno a molti 
di noi, amici e colleghi, ma abbiamo condiviso anche diversi, inevitabili, 
momenti non facili di vita. Ora ancora una volta ci accompagna, consegnan-
doci le sue riflessioni sul lutto e sul mistero della morte: «A volte dopo gravi 
lutti la psiche tace, il mondo interno si ghiaccia il dolore e l’angoscia si rac-
colgono in un silenzio completo di parole e immagini… In fondo nel silenzio 
c’è l’apertura su interrogativi a cui noi tutti non sappiamo dare risposta. E 
forse non è un caso che l’associazione… sia con la morte, estremo confronto 
con il limite della conoscenza e del senso». 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org




