
33 

RELAZIONI 
a cura di Giuseppe Sampognaro e Alessandra Vela 

 
Risonanze incarnate: prendersi cura degli  
altri attraverso la prospettiva della  
“seconda persona”*  
Resoundings of the Flesh: Caring for Others  
by Way of “Second Person” Perspectivity 
 
Scott. D. Churchill** 

 
 

[Ricevuto il 30 luglio 2025 
Accettato per la stampa il 4 settembre 2025] 

 
 
Abstract 
 

When we open ourselves up to the experiences of others, we bring our bodies with us. In 
doing so, we are able to resonate not only intellectually, but also empathically with the expe-
riences and expressions of the other (which are communicated to us both verbally and non-
verbally). Remaining faithful to our phenomenological foundations (Husserl, Heidegger, Mer-
leau-Ponty, and Levinas), we will talk about how to pay attention to others within the rela-
tional “exchange” and reflect on what exactly are the questions raised by experience to which 
Husserl invited us to return to. Our interest starts from the ‘first-person’ experience of the 
other, but since we cannot access it directly, we must rely on the resonance we feel inside, in 
our lived bodies, when a person addresses us, both with words and gestures. I wonder what 
the other is experiencing, and all my perceptive abilities are directed towards him/her, whose 
inner experience remains just beyond my reach and accessible only through a deep bodily 
awareness in which I feel the other’s experience within myself. Merleau-Ponty’s contribution 
of ‘witnessing’ behavior is useful for understanding this ‘second person’ perspective, which 
stems from Husserl’s intersubjective reduction (2006), thanks to which “we participate in the 
postulation of the other” (1989) and thus grasp its meaning.  

 
* L’articolo è stato realizzato senza nessun finanziamento. 
Si ringrazia sentitamente l’autore per aver concesso il permesso di tradurre dall’inglese e 

pubblicare l’articolo “Resoundings of the flesh: Caring for Others by Way of “Second Person” 
Perspectivity”, apparso nel 2012 sulla rivista Int J Qualitative Stud Health Well-being. 

** Psychology Department, University of Dallas, 1845 East Northgate Drive, Irving, 
Texas 75062, USA. E-mail: scottdchurchill@yahoo.com 
 
Note biografiche dell’autore in fondo al saggio. 
 
Quaderni di Gestalt (ISSNe 2035-6994), XXXVIII, n. 2/2025 
DOI: 10.3280/qg2025-2oa21444 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 34

Keywords: Attunement, intercorporeality, phenomenology, reciprocity, second-person 
perspective. 
 
 
Riassunto 
 

Quando ci apriamo all’esperienza degli altri, portiamo con noi il nostro corpo e, così fa-
cendo, siamo in grado di entrare in risonanza non solo a livello intellettuale, ma anche empa-
tico con le esperienze e le espressioni dell’altro (che ci vengono comunicate sia verbalmente 
che non verbalmente). Rimanendo fedeli ai nostri fondamenti fenomenologici (Husserl, Hei-
degger, Merleau-Ponty e Levinas), parleremo di come prestare attenzione agli altri all’interno 
dello “scambio” relazionale e rifletteremo su quali siano, esattamente, le questioni date 
dall’esperienza a cui Husserl ci ha invitato a tornare. Il nostro interesse parte dall’esperienza 
“in prima persona” dell’altro, ma poiché non possiamo accedervi direttamente, dobbiamo af-
fidarci alla risonanza che sentiamo dentro, nei nostri corpi vissuti, quando una persona si ri-
volge a noi, sia con le parole che con i gesti. 
 
Parole chiave: Sintonizzazione, intercorporeità, fenomenologia, reciprocità, prospettiva in 
seconda persona. 
 
 
1. Verso una fenomenologia della prospettiva in seconda persona 

 
Non c’è tratto del volto che non riceva il suo 

significato da quella stregoneria primitiva che abbiamo chiamato 
“trascendenza” (Sartre, 1974, p. 71). 

 
Tutto ciò che ho di più segreto va in questo 

volto, in questa faccia (Merleau-Ponty, 1964a, p. 167). 
 

Il significato è il volto dell’Altro, e ogni ricorso alle 
parole, avviene già all’interno del primordiale faccia a faccia 

del linguaggio (Levinas, 1969, p. 206). 
 
 
La fenomenologia del mondo della vita ha influenzato la scienza dell’as-

sistenza sanitaria offrendo uno sguardo all’esperienza in “prima persona” dei 
pazienti a complemento delle prospettive imparziali in “terza persona” che 
altrimenti dominano i discorsi medici sugli individui in trattamento. Aiu-
tando gli operatori sanitari a diventare più consapevoli circa l’esperienza 
unica dei pazienti, i ricercatori delle “scienze umane”, delle “scienze dell’as-
sistenza” e delle “scienze infermieristiche” hanno aperto la strada a migliori 
approcci terapeutici che, a loro volta, generano risultati migliori per un ampio 
spettro di disturbi medici e psichiatrici. 

Sebbene attingeremo a fonti fenomenologiche per illuminare la discus-

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 35

sione su ciò che chiamiamo consapevolezza “in seconda persona”, l’obiet-
tivo finale di questo articolo è quello di consentire ai lettori di attingere alla 
propria “esperienza vissuta” per migliorare la comprensione e raggiungere 
coloro che hanno bisogno di cure. Sebbene nella letteratura sulla psicoterapia 
si trovino numerose spiegazioni circa “l’esperienza del noi” in cui i terapeuti 
comprendono i vissuti dei loro clienti, c’è ancora bisogno di un chiarimento 
più fenomenologico di questo campo bipersonale che ci aiuta a esplorare 
questa modalità speciale ma quotidiana di accesso all’esperienza degli altri.  

La psicologia sembra essere nata come disciplina il cui obiettivo era 
l’esperienza in prima persona, ma è rapidamente degenerata in approcci 
all’individuo strettamente in “terza persona” (Churchill, 2006). Successiva-
mente Merleau-Ponty, nel suo saggio Il cinema e la nuova psicologia (Mer-
leau-Ponty, 1964b) offre la prospettiva di un “testimone del comporta-
mento”, alternativa utile tanto quanto l’introspezione come modalità di ac-
cesso all’esperienza vissuta. Egli osservò: 

 
«Dobbiamo rifiutare quel pregiudizio che trasforma l’amore, l’odio o la rabbia 

in “realtà interiori”, rendendole accessibili a un unico testimone: la persona che le 
prova. La rabbia, la vergogna, l’odio e l’amore non sono fatti psichici nascosti nel 
profondo della coscienza altrui: essi (…) esistono su questo volto o in questi gesti, 
non nascosti dietro di essi» (N.d.C.) (Merleau-Ponty, 1964b, pp. 52-53). 

 
Inizialmente ho pensato a questo come se il caratterizzare la macchina 

fotografica che fotografa un attore in un film fosse il modo di un fenomeno-
logo di riaffermare il valore di una prospettiva in terza persona. 

In seguito, avrei capito che la prospettiva della macchina da presa, come 
quella di un testimone di un comportamento, non è limitata alla prospettiva 
in terza persona (indifferente, distante), ma è anche capace di una prospettiva 
“ravvicinata e personale” che potrebbe essere più propriamente definita 
come “prospettiva in seconda persona” come quando uno dei due si rivolge 
all’altro nell’incontro faccia a faccia. Possiamo dire molto sugli altri se riu-
sciamo a guardarli profondamente negli occhi; questo funziona abbastanza 
bene per noi quando guardiamo un film, ma non sempre troviamo un accesso 
così intimo ai volti degli altri nella vita di tutti i giorni, a meno che non ab-
biamo già un rapporto stretto con loro. 

Nell’articolare il mio approccio fenomenologico alla questione della pro-
spettiva in seconda persona, considererò questa esperienza da entrambi i lati 
per cercare di cogliere la reversibilità che sta alla base dell’esperienza1. Ciò 
 

1 Nella mia precedente trattazione (Churchill, 2006) di questa prospettiva, ho iniziato con 
le consuete distinzioni linguistiche: con “prima persona” riferita alla mia posizione di soggetto 
pensante, “seconda persona” riferita alla tua posizione come quella a cui mi sto rivolgendo, e 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 36

significa che considererò ogni partecipante nel ruolo sia della prima che della 
seconda persona. Riconoscerò anche l’alienazione dalla seconda persona che 
si verifica nei momenti in cui, nel contesto del lavoro professionale, dob-
biamo passare alla prospettiva in terza persona (come quando si parla di un 
paziente in una conferenza o in una riunione di gruppo o, peggio ancora, 
parlando di loro come se non fossero lì quando sono seduti proprio di fronte 
a noi). Tra le sfide della fenomenologia c’è quella cruciale: come possiamo 
uscire dall’esperienza in prima persona singolare (che ha intrappolato Carte-
sio nel suo cogito) per incontrare gli altri nel mondo? La chiamo una sfida, 
perché la fenomenologia è generalmente “fatta” in prima persona singolare, 
anche se presuppone necessariamente la prima persona plurale, il che signi-
fica che ci “troviamo” a vivere in un mondo con gli altri (in effetti, la feno-
menologia inizia e finisce sempre in prima persona plurale, poiché i nostri 
interessi di ricerca derivano dalle nostre realtà sociali e i nostri risultati di 
ricerca vengono presentati a un contesto intersoggettivo per la verifica e la 
critica). Si potrebbe dire che la prospettiva in seconda persona esordisce 
quando ci relazioniamo per la prima volta con l’altra persona come un “tu”, 
cosa che di solito accade nel momento in cui ci rivolgiamo per la prima volta 
(o siamo interpellati da) l’altro, sia come soggetto parlante che non parlante. 
In questo senso, lo studio della “relazione-noi”, e dell’esperienza in seconda 
persona all’interno di tale relazione, costituisce il primo passo in un’ecologia 
sociale dell’esperienza umana che affonda le sue radici nel nostro essere cor-
porei insieme ‒ più specificamente, nella risonanza che si verifica quando i 
nostri corpi si incontrano (Churchill 2001; 2007). Quando invochiamo il con-
cetto di Merleau-Ponty (1968) della reversibilità della carne, siamo in grado 
di apprezzare “entrambi/e” i reciproci ruoli di prima e seconda persona 
“all’interno” dell’esperienza noi, piuttosto che scivolare in modo ambiva-
lente nella dicotomia “o/o” che si ritrova nelle brillanti analisi di Sartre 
(1956) delle relazioni polarizzate “soggetto-oggetto” (amore, odio, vergo-
gna, paura, orgoglio e sadomasochismo). Fu Merleau-Ponty che, seguendo 
l’esempio di Husserl, ci diede un indizio su come interrompere il circuito del 
 
“terza persona” riferita alla persona “laggiù” il cui comportamento potrei osservare a distanza. 
Ho poi invertito il consueto uso (linguistico) di “persone” per accogliere l’interesse dello psi-
cologo – non per la propria esperienza, ma piuttosto per quella del paziente, del cliente, del 
partecipante alla ricerca. Pertanto, potremmo dire che, nell’applicazione psicologica della pro-
spettiva in seconda persona, lo psicologo si posiziona come seconda persona rispetto all’indi-
viduo la cui esperienza in prima persona è oggetto di preoccupazione. Nel mio ruolo di se-
conda persona, sono diventato il veicolo, o meglio, lo strumento, dell’espressione dell’altro. 
«Improvvisamente emerge l’evidenza che laggiù (...) la vita è vissuta: (...) un altro mondo 
privato traspare, attraverso il tessuto del mio, e per un momento ci vivo. [E infine] il mio 
mondo privato ha cessato di essere solo mio; ora è lo strumento che un altro suona» (N.d.C.) 
(Merleau-Ponty, 1968, p.11, come citato e modificato da Rosan, 2012). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 37

solipsismo: «è proprio il mio corpo che percepisce il corpo di un altro, e 
scopre in quell’altro corpo un prolungamento miracoloso delle mie inten-
zioni, un modo familiare di trattare il mondo» (N.d.C.) (1962, p. 354). Se la 
prima persona plurale (“l’intersoggettività” di Husserl) fa sempre da sfondo 
a riflessioni in prima persona singolare (vale a dire, la sua “riduzione tra-
scendentale”, che apre il campo alla “soggettività trascendentale”), dob-
biamo ricordare che Husserl (2006) postulò all’inizio della sua carriera, nelle 
sue lezioni del semestre invernale 1910-1911 (che lui chiamava alternativa-
mente “Lezioni sull’intersoggettività” o “Lezioni sull’empatia”)2, che all’in-
terno della riduzione non sono dati solo il mio io e le sue posizioni, ma anche 
l’altro io e le sue posizioni. 

In altre parole, Husserl ci ha indirizzato verso quella che è stata definita 
una “riduzione intersoggettiva”. È proprio la possibilità (e la postulazione) 
di questa dimensione intersoggettiva all’interno della riduzione trascenden-
tale che ispira qui il passaggio alla prospettiva in seconda persona come 
modo incarnato di conoscere l’altro3. È questo Ineinander o Verflechtung 
(Husserl) che funge da fondamento ontologico per esperienze come l’Ein-
fuehlen, in cui abbiamo un “sensato senso” corporeo (Gendlin, 1978-1979) 
dell’esperienza dell’altro. Chiamiamo questa esperienza consapevolezza 
della “seconda persona”, riconoscendo il fatto che non è semplicemente ri-
ducibile alla mia esperienza in prima persona singolare: non mi sto sempli-
cemente impegnando in un “ragionamento per analogia” (in cui farei ipotesi 
cognitive sull’esperienza altrimenti privata dell’altro). L’uso tecnico del ter-
mine “empatia” (die Einfuehlung) da parte di Husserl può essere differen-
ziato dall’uso precedente del termine da parte di Vischer (1994) e Lipps 
(1935)4 ed è anche molto diverso dall’uso psicoterapeutico attuale del ter-
mine. Per Husserl, significava «l’atto mediante il quale [percepiamo] un altro 
e quindi un’altra autocoscienza sulla base della sua presenza corporea nel 

 
2 L’aspetto più entusiasmante di questo libro è che introduce le idee di Husserl su empatia 

e intersoggettività molto prima che gran parte dei suoi scritti su questi argomenti iniziassero 
ad apparire in stampa a metà degli anni Venti. Ciò dimostra che Husserl si interessò molto 
presto a questi temi; pur non esprimendosi in queste direzioni quanto si potrebbe desiderare, 
almeno prepara il terreno per la direzione che altri hanno intrapreso con la sua opera (in par-
ticolare, Merleau-Ponty). La sua analisi di una “doppia riduzione” – e della datità dell’espe-
rienza dell’altro all’interno della propria ridotta sfera di coscienza – contribuisce notevol-
mente alla comprensione, da parte del lettore di lingua inglese, di un pensatore spesso asso-
ciato esclusivamente alla sua “riduzione ecologica” di stampo cartesiano. 

3 Vedi Zahavi (2001) per una discussione illuminante dell’approccio di Husserl all’inter-
soggettività; vedi Thompson (2001) per una raccolta di saggi di una vasta gamma di studiosi, 
tutti incentrati su qualche aspetto delle “questioni della seconda persona” nello studio della 
coscienza. 

4 Vedi Rosan (2012). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 38

mondo» (N.d.C.) (Husserl 2006, Prefazione del traduttore, p. XXVI). Se-
condo «la duplice maniera della riduzione fenomenologica», c’è «la scoperta 
di altri io fenomenologici attraverso una duplice riduzione fenomenologica» 
in cui, in primo luogo, la nostra stessa esperienza di empatia è sottoposta a 
“visione” (die Erschauung); e, in secondo luogo, possiamo anche praticare 
la riduzione fenomenologica in relazione alla coscienza empatizzata dell’al-
tro, di cui siamo testimoni (N.d.C.) (Husserl, 2006, p. 84). 

«Allora tutto l’essere fenomenologico si riduce, da un lato, a un unico (al 
“mio”) Io fenomenologico che si distingue come un Io percettivo, memo-
rante ed empatizzante, essendo allo stesso tempo l’Io fenomenologicamente 
riducente, e, dall’altro lato, ad altri Io, posti nell’empatia e posti come Io 
guardanti, memoranti e forse (anche) empatizzanti» (N.d.C.) (Husserl, 2006, 
p. 86). Ciò che è essenziale nell’empatia è (in primo luogo) che... (essa) va 
oltre il flusso di coscienza dell’Io per presentare l’altro Io puro e il suo flusso 
di coscienza attraverso l’appresentazione (rendere cosciente l’altro come 
compresente e concependolo nello stesso tempo come l’Io di un’altra sfera”, 
N.d.C.), e (in secondo luogo) che l’essere di questo flusso...è un essere che è 
«in sé e per sé e concepito attraverso il suo proprio essere» (N.d.C.) (Husserl, 
2006, p. 164). 

Nella maggior parte dei casi, i ricercatori fenomenologici non studiano i 
propri atti di empatia, ma piuttosto la vita psicologica individuale rivelata dai 
loro atti empatici. Ecco perché possiamo affermare, seguendo Schutz (1962), 
che stiamo conducendo una ricerca fenomenologica all’interno dell’atteggia-
mento naturale (ovvero, non ci volgiamo verso la nostra coscienza empatica), 
ma allo stesso tempo realizziamo una fenomenologia dell’atteggiamento na-
turale (cioè, eseguiamo una riduzione psicologica sui dati self-report forniti 
dai partecipanti alla nostra ricerca). Tutto ciò, naturalmente, sembra molto 
tecnico; ma a cosa si riduce realmente? Queste procedure descritte da Husserl 
sono destinate solo al filosofo trascendentale? Diamo un’occhiata più da vi-
cino a ciò che sta dicendo: in un’appendice allo stesso corso di lezioni inver-
nali, Husserl (2006) scrisse: «(...) oltre alla percezione dei corpi, ci sono an-
che la percezione degli animali e la percezione degli esseri umani, cioè quella 
che ho chiamato piuttosto male “empatia”, o un po’ meglio, “percezione em-
patizzante”» (N.d.C.) (p. 164). Ciò che Husserl ha qui designato come una 
“percezione empatizzante” (einfuehlende Wahrnehmung), potremmo rife-
rirci più semplicemente a questa come prospettiva in seconda persona, poi-
ché così appare in modo più evidente: è un’esperienza corporea vissuta in 
cui un ‘senso sentito’ dell’interiorità dell’altro (vale a dire il mio risuonare 
con l’intenzionalità dell’altro) mi è dato spontaneamente, in una “genesi 
passiva” di significato. 

Anche questa caratterizzazione è ancora troppo formale: l’importante qui 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 39

è che si tratti di un momento percettivo, all’interno del mio incontro con l’al-
tro, in cui mi sento presente all’anima dell’altro. Non sempre ci sentiamo 
presenti all’anima dell’altro quando incrociamo persone per strada; avviene 
piuttosto nel momento ravvicinato del contatto, in cui l’altro mi guarda negli 
occhi e in cui andiamo oltre lo sguardo fugace, sostenendo lo sguardo e stu-
diando reciprocamente il volto dell’altro alla ricerca di segni di espressione. 

In questi momenti, quando l’altro mi guarda a sua volta, posso percepire 
un senso più profondo della sua sintonia, qualcosa che Heidegger (1972) 
chiamava “Mitbefindlichkeit” (p. 162). Questa è una “sintonizzazione condi-
visa”, in cui conosco qualcosa dell’altro, anche se non riesco ancora a espri-
merlo a parole5. Eppure, secondo Heidegger, possiamo sperimentare questa 
sintonizzazione condivisa quando l’altro tenta di comunicarci la sua espe-
rienza: «Sie (die Mitteilung) vollzieht die Teilung der Mitbefindlichkeit und 
das Verständnisses des Mitseins» (Heidegger, 1972, p. 162). La chiave di 
questo passaggio è che egli ci dice non solo che viene comunicata una com-
prensione del nostro essere insieme, ma anche, in modo equiprimordiale, che 
“ci troviamo” (sich befinden) “in sintonia” con uno stato d’animo o una di-
sposizione condivisa6. 

Questo “momento di empatia” nella prospettiva della seconda persona è 
qualcosa che ci accade continuamente, ma non ci pensiamo, perché non sem-
pre traduciamo in parole questo momento di percezione. Spesso rimane inef-
fabile, perché ci concentriamo sulle parole pronunciate dal paziente (o dal 
partecipante alla ricerca, o dalla persona che ci si rivolge per strada). Solo in 
seguito riflettiamo: “Mmm, mi sono ritrovato con le lacrime agli occhi men-
tre la paziente descriveva quel momento difficile della sua esperienza”, e poi 
mi chiedo se anche lei non si sentisse triste. Nei nostri incontri con pazienti 
e partecipanti alla ricerca, spesso raccogliamo “dati” preverbali (e quindi fa-
cili da trascurare). Se, come ricercatori e come professionisti, ci viene inse-
gnato sia a osservare che a riflettere sulle cose, allora dovremmo iniziare a 
prestare maggiore attenzione ai momenti in cui gli altri si rivelano a noi 
(Churchill, 2010). Se adottassimo solo una prospettiva in terza persona, come 
fa il comportamentista, l’esperienza in prima persona dell’altro rimarrebbe 
 

5 Merleau-Ponty fa più che esprimerlo a parole; commemora il momento in un commo-
vente omaggio: «La visione cessa di essere solipsistica solo da vicino, quando l’altro mi ri-
manda i raggi luminosi in cui l’avevo colto, precisa quell’adesione corporea di cui avevo pre-
sentito nei movimenti agili dei suoi occhi, ingrandisce oltre misura quel punto cieco che avevo 
intuito al centro della mia visione sovrana e, invadendo il mio campo attraverso tutte le sue 
frontiere, mi attira nella prigione che gli avevo preparato e, finché lui è lì, mi rende incapace 
di solitudine» (N.d.C.) (1968, p. 78). 

6 Vedi Heidegger (2001) per l’elaborazione del problema del metodo nella comprensione 
degli altri, nella sua relazione con il problema del corpo e della “corporizzazione” (leiben) sia 
di me stesso che dell’altro all’interno di uno scambio comunicativo. 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 40

opaca per noi. Se, invece, cerchiamo di “adottare” la prospettiva in prima 
persona dell’altro nella nostra immaginazione, allora rimaniamo in definitiva 
all’interno del nostro schema. Merleau-Ponty ci rassicura, nella Fenomeno-
logia della percezione, che: «In realtà, l’altro non è rinchiuso nella mia pro-
spettiva del mondo, perché questa prospettiva stessa non ha limiti definiti, 
poiché scivola spontaneamente in quella dell’altro, e infatti entrambi sono 
riuniti nell’unico mondo al quale tutti partecipiamo come soggetti anonimi 
della percezione» (N.d.C.) (1962, p. 353). 

Le alternative insoddisfacenti della terza persona imparziale e delle pro-
spettive fantasiose della prima persona possono essere superate quando mi 
permetto di entrare in sintonia con l’altro: ad esempio quando sono la se-
conda persona a cui l’altro si rivolge.  

Ciò che riconosco nella formulazione attuale è che la prospettiva della 
seconda persona è una modalità speciale di accesso all’altro che si verifica 
all’interno della prima persona plurale: nello “sperimentare l’altro all’in-
terno del noi”, siamo aperti all’altro come un “tu”, un altro “me stesso” e allo 
stesso tempo, sono in grado di apprezzare che in questo stesso momento di-
vento un “Altro” intimo per colui con cui mi trovo in uno “scambio”. Quindi, 
il segreto per comprendere la prospettiva della seconda persona è rendersi 
conto che funziona in entrambe le direzioni contemporaneamente e sempre 
all’interno di una “relazione noi”. In linea di principio, dobbiamo riconoscere 
che la relazione “noi”, che funge da contesto per l’esperienza che sto descri-
vendo qui, non deve essere necessariamente una relazione faccia a faccia “in 
carne e ossa”, anche se le esperienze di empatia più profonde hanno maggiori 
probabilità di emergere dall’incontro interpersonale. Che dire di quando leg-
giamo una lettera scritta a mano da un amico che è indirizzata a noi? 

Non sperimentiamo forse la presenza viva dell’altro in questa forma di 
espressione? Perché posso commuovermi fino alle lacrime quando prendo 
una delle lettere scritte a mano da mia madre? Non è forse perché, rivolgen-
domi a lei, anche da lontano, mi sento presente alla sua intenzionalità viva?  

Non è forse il suo amore per me, la sua esperienza in prima persona men-
tre mi scriveva la lettera, che sto “vedendo” (per usare il termine preferito da 
Husserl, erschauen) quando leggo le sue parole? Il significato delle sue pa-
role non è forse proprio l’amore che lei stava sperimentando e manifestando 
così chiaramente nel suo atto di scrivere? Infine, non è forse la sua intenzio-
nalità, che sola era capace di animare le sue parole, l’oggetto stesso della mia 
percezione empatica? 

Dunque, in che modo i dati qualitativi, scritti per il ricercatore in risposta 
a una domanda di accesso, differiscono in linea di principio da una lettera di 
mia madre? In linea di principio, sono simili, fatta eccezione per la differenza 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 41

nell’intensità dell’emozione che potrei provare mentre lascio emergere l’in-
tenzionalità dell’altro. Quando durante un seminario, mi dilungo in un aned-
doto personale e mi ritrovo commosso nel raccontarlo, mi accorgo che i miei 
occhi si riempiono di lacrime e, quasi immediatamente, noto che si formano 
lacrime negli occhi di alcuni dei miei studenti. Si tratta solo di un semplice 
riflesso innescato dai “neuroni specchio”? O è piuttosto un avventurarsi nelle 
reversibilità della carne, dove gli altri che mi testimoniano si ritrovano com-
mossi dalla mia stessa intenzionalità? 

In tutti questi esempi, chi osserva l’altro, sia attraverso la sua scrittura che 
attraverso il suo racconto, diventa presente alla dimensione psicologica 
dell’altro. È questa dimensione che ho definito in precedenza “intenzionalità 
vivente”, come nell’“intenzionalità amorevole” di mia madre. È questa di-
mensione a cui si riferiva Merleau-Ponty (1961) nella sua “Prefazione a He-
snard” quando affermava: «Fenomenologia e psicoanalisi (...) mirano en-
trambe alla stessa latenza» (N.d.C.) (p. 87)7. Diventiamo presenti a questa 
latenza quando riceviamo apertamente le parole e le espressioni degli altri. 

 
 

2. Prendersi cura degli altri: implicazioni della prospettiva in seconda 
persona per gli operatori sanitari 

 
Se le indagini di ricerca in prima persona ci rendono più consapevoli delle 

prospettive interiori e delle preoccupazioni private sia dei pazienti che dei 
professionisti che li assistono, la prospettiva in seconda persona è quella che 
può chiarire i modi in cui noi, in quanto osservatori, abbiamo accesso diretto 
al significato delle esperienze altrui senza dover passare attraverso l’inter-
mediazione di resoconti in prima persona. Ciò è particolarmente importante 
quando l’altro non è in grado di parlare per sé, ma è comunque uno “stru-
mento” prezioso in tutti i contesti sanitari. Si basa sulla comprensione feno-
menologica dell’attitudine che tutti noi abbiamo, in quanto persone viventi, 
a interagire direttamente con gli altri, a percepire il significato direttamente 
nell’espressione umana e a essere in grado di cogliere intuitivamente ciò di 
cui l’altro ha bisogno da noi. 

Non si tratta tanto di dover “decifrare” le espressioni dell’altro, quanto 
semplicemente di viverle: il termine tedesco Nacherleben implica una sorta 

 
7 Vale la pena di considerare l’affermazione più completa per il suo effetto drammatico: 

«è per ciò che la fenomenologia implica o svela ai suoi limiti – per il suo contenuto latente o 
il suo inconscio – che essa è in consonanza con la psicoanalisi» (N.d.C.) (Merleau-Ponty, 
1961, p. 86). «Fenomenologia e psicoanalisi non sono parallele; molto meglio, entrambe mi-
rano alla stessa latenza» (N.d.C.) (Merleau-Ponty, 1961, p. 87). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 42

di “esperienza vissuta” o “co-esperienza” che ci avvicina “verso” la com-
prensione degli altri. Dilthey usò questo termine per descrivere i nostri mezzi 
di accesso a forme superiori di comprensione delle esperienze di vita altrui 
(1977). Husserl pensava a tali esperienze come a qualcosa che facilita “una 
sorta di riflessione” (eine Art der Reflexion) in cui l’esperienza dell’altro e la 
mia sono insieme parte di un sistema aperto nel quale una “reversibilità” dei 
nostri corpi vissuti consente un rispecchiamento in cui (parafrasando Mer-
leau-Ponty) i gesti dell’altro forniscono alle mie intenzioni una realizzazione 
visibile8. 

All’interno del punto di partenza fenomenologico dell’Ineinander e della 
Verflechtung (in contrapposizione al cogito cartesiano), mi ritrovo aperto a 
sperimentare significati nelle espressioni dell’altro che non sono significati 
“miei” (in prima persona), ma appartengono piuttosto al regno (in seconda 
persona) dell’altro, come quando leggo le lettere di mia madre. Pertanto, i 
significati che sperimento sono correttamente colti come significati dell’altro 
(o forse “nostri” significati) e non semplicemente miei. Parliamo di consa-
pevolezza in seconda persona ogni volta che diventiamo consapevoli dell’in-
tenzionalità dell’altro all’interno di uno scambio comunicativo. Si riferisce 
alla mia consapevolezza dell’altro quando l’altro si rivolge a me: cosa imparo 
di te quando mi guardi negli occhi e ti rivolgi a me come a colui che si prende 
cura? 

Il mio interesse è ovviamente rivolto alla tua esperienza in prima persona, 
ma poiché non posso accedervi direttamente, devo affidarmi alla risonanza 
che trovo dentro di me, nel mio corpo vissuto, quando mi rivolgo a te. Cosa 
mi sento chiamato a fare dall’altro? Questo “sentirmi chiamato” può essere 
descritto (in linguaggio diagnostico) come “secondario” all’esperienza di chi 
mi chiama a prendermi cura e a proteggere. Nell’atteggiamento “altruistico” 
di chi si prende cura, l’altro diventa di primaria importanza, la prima persona 

 
8 Concretamente, «quando dico di vedere qualcuno, significa che sono mosso da simpatia 

per questo comportamento di cui sono testimone e che racchiude le mie intenzioni fornendo 
loro una realizzazione visibile» (N.d.C.) (Merleau-Ponty, 1964c, p. 93). Come uno specchio 
– “una sorta di riflesso” – rimetto in scena il comportamento dell’altro, investendo nella sua 
posizione, nel suo gesto, nella sua espressione una comprensione vissuta delle intenzioni 
umane che costituisce la mia presenza al mondo. Questo “rimettere in scena” o “co-perfor-
mare”, che altri hanno definito “empatia imitativa” (Allport, 1937; Lipps, 1935), non richiede 
alcuno sforzo riflessivo da parte nostra, poiché è ciò che caratterizza il nostro “atteggiamento 
esperienziale naturale” verso gli altri. «So senza dubbio che l’uomo laggiù vede, che il mio 
mondo sensibile è anche il suo, perché sono presente alla sua visione, è visibile nella com-
prensione della scena da parte dei suoi occhi» (N.d.C.) (Merleau-Ponty, 1964d, p. 169). Que-
sto punto di vista naturale sarebbe la base essenziale per tutte le esperienze degli altri e, di 
conseguenza, per qualsiasi conclusione che potremmo trarre sugli altri nella nostra vita per-
sonale (e professionale). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 43

di interesse. Mi chiedo cosa stia vivendo, e tutte le mie capacità percettive 
sono rivolte verso quest’altro, la cui esperienza in prima persona rimane ap-
pena fuori dalla mia portata e tuttavia accessibile nella misura in cui ho que-
sta capacità di consapevolezza in seconda persona, in cui la gioia, la dispe-
razione, il dolore o la tristezza dell’altro risuonano in me. Nella misura in cui 
la riconosco come esperienza dell’altro piuttosto che mia, appartiene al regno 
della seconda persona. Senza la mia testimonianza dell’esperienza dell’altro 
(sia che si rivolga direttamente a me o che venga espressa in modo sufficien-
temente vicino da farmi diventare parte del “campo” in cui si svolge l’espe-
rienza dell’altro), farei solo supposizioni sull’esperienza dell’altro, forse di-
storte da “identificazione proiettiva” o “simpatia” o “inferenza”. Ma quando 
sono un vero testimone dell’esperienza dell’altro, entro in quel campo vi-
brante in cui i significati, originati nell’altro, diventano un’onda spontanea 
nella mia stessa esperienza9. Consideriamo questo un modo privilegiato di 
accesso all’altro nella misura in cui l’altro si rivolge a noi con il suo sguardo, 
ci invita a rispondere, a essere attenti e ci chiama a comprendere. 

Quando la ragazza schizofrenica ci ha urlato oscenità (a noi, inservienti e 
infermiere, che stavamo per immobilizzarla e portarla giù nella stanza di iso-
lamento), non stava parlando di qualcun altro (cioè, di quei malvagi operatori 
sanitari che non si preoccupano realmente di te); si stava rivolgendo diretta-
mente a noi, chiamandoci suoi oppressori, costringendoci a fare il punto della 
situazione, anche solo per un momento, e chiedendoci di assumerci la re-
sponsabilità delle nostre azioni nei suoi confronti. Finché ci permettiamo di 
rimanere come terze persone, non ascoltiamo veramente i deliri dello psico-
tico, né ci assumiamo veramente la responsabilità di ciò che stiamo facendo 
(perché, dopotutto, stiamo solo eseguendo degli ordini). La burocrazia deve 
mantenere l’anonimato nei suoi rapporti (in terza persona) con gli altri, per 
evitare “favoriti” e altre concessioni che potrebbero verificarsi se un vero 

 
 
9 Nella sua presentazione alla Conferenza di Oxford, Peter Rosan (2012) ha presentato 

delle vignette sull’empatia e ha affermato: queste vignette rappresentano variazioni sul tema 
del soggetto come partecipante impegnato, anzi come strumento, in sintonia e quindi illumi-
nante di un’interiorità, quella dell’altro così come la propria, altrimenti non accessibile se il 
soggetto fosse rimasto un osservatore imparziale o neutrale dell’altro. Questa è davvero bril-
lante: in sintonia e quindi illuminante – come a dire che i nostri poteri ontologicamente rive-
latori (i nostri poteri di illuminare, di “logos”) derivano essi stessi dalla nostra sintonia incar-
nata con gli altri. Inoltre, l’osservazione di Rosan – secondo cui le interiorità illuminate ap-
partengono sia a me stesso come percettore sia all’altro come percepito ‒ punta nella direzione 
di un fondamento per tutte le affermazioni di Husserl riguardanti il regno intersoggettivo: 
questa sarebbe la matrice stessa della suddetta “doppia riduzione” per mezzo della quale di-
ventiamo presenti, nella riduzione, non a una ma a due intenzionalità: la mia e quella dell’altro 
la cui esperienza sto “osservando”. 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 44

senso di responsabilità diventasse la base del rapporto della burocrazia con 
le persone che serve (Berger e Kellner, 1973). 

Il comportamento dello psicotico a volte potrebbe non essere altro che 
una ostinata insistenza nel voler essere preso sul serio e che noi, che ci occu-
piamo di pazienti problematici, riconosciamo il rapporto personale che ab-
biamo con loro. La paziente colpita da ictus, che non riesce a parlare, fa fatica 
a sollevare l’avambraccio dal letto, si bilancia sul gomito, indicando a qual-
cuno di tenerle la mano e, anche se non sa chi si aggira nel suo spazio in 
terapia intensiva, spera che qualcuno diventi un “tu” e stabilisca così un 
“noi”. La prima persona plurale stabilisce semplicemente una pluralità di 
soggetti; è l’esperienza della seconda persona che mette in uno scambio co-
municativo con un altro “io” – con “qualcuno che mi ascolterà”. 

È in questo contesto di intersoggettività che non solo ci rivolgiamo all’al-
tro, raggiungendo un altro soggetto, ma ci sentiamo anche interpellati dall’al-
tro, anche solo attraverso un richiamo dello sguardo. In questo rivolgersi, 
sperimentiamo una tacita chiamata a rispondere, ad assistere, a condividere 
il momento, a offrire aiuto. Ed è quando ci troviamo dalla parte ricevente di 
questa comunicazione, quando veniamo interpellati o quando il nostro gesto 
riceve risposta, che parlo di prospettiva in seconda persona (perché in questo 
momento, io sono la seconda persona rispetto alla tua prima persona). Se non 
posso conoscere la tua esperienza nel modo in cui la conosci tu (se non posso 
conoscere il dolore della persona morente nel modo in cui lo vive lui/lei), 
sono comunque in grado, nella misura in cui sono lì con te, di percepire da 
questa “seconda” prospettiva che hai bisogno di assistenza. 

Chi presta assistenza deve essere in grado di entrare in questa relazione 
più intima di “percezione empatica” o consapevolezza in seconda persona, 
per anticipare il bisogno dell’altro, per essere in grado di “fare un balzo in 
avanti” in questo senso heideggeriano di una cura “anticipatrice” per gli altri 
(vorausspringende Fuersorge) (Heidegger, 1962, p. 158). Quando un pro-
fessionista sanitario più “distante” entra nella stanza, rimane cieco all’altro 
come persona e sordo alla tacita richiesta di assistenza che è la chiamata 
dell’altro. L’addetto alla ristorazione che consegna un vassoio di cibo al ta-
volo mobile situato di fronte al letto del paziente – e lascia semplicemente il 
cibo lì fuori dalla sua portata – è, nella migliore delle ipotesi, semplicemente 
indifferente alle condizioni dell’altro e, nella peggiore, dimostra disprezzo 
per il prossimo. Quando mia madre fu colpita da ictus a seguito dell’impianto 
di un pacemaker in un ospedale di formazione nel New Jersey, il personale 
infermieristico e gli addetti alla ristorazione non fecero nulla per aiutarla a 
mangiare: i suoi pasti venivano regolarmente consegnati e poi ritirati, intatti, 
anche dopo che avevamo segnalato la cosa all’infermiera capo a ogni turno.  

Era mancanza di tempo? Semplice svista? O era piuttosto una sistematica 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 45

mancanza di attenzione da parte dei nostri operatori sanitari? E mi chiedevo, 
dove risiedeva la carenza nella loro formazione? L’assistenza era stata 
omessa dalla loro descrizione del lavoro? Se solo questi “professionisti” 
avessero potuto prestare attenzione alle parole di Lévinas (1969), che affer-
mava che «nell’espressione, l’essere che si impone non limita ma promuove 
la mia libertà, risvegliando la mia bontà» (N.d.C.) (p. 200). Io e i miei fratelli 
tirammo fuori nostra madre il più velocemente possibile da quell’ospedale 
dove una generale mancanza di assistenza era evidentemente la regola piut-
tosto che l’eccezione. 

Condivido questo aneddoto solo per indicare ciò che interpella con ur-
genza l’operatore sanitario. Lévinas scrive: «Il volto apre il discorso primor-
diale la cui prima parola è obbligo» (N.d.C.) (1969, p. 207). Se i fenomeno-
logi di oggi non sono ancora a loro agio nello stare riflessivamente nella con-
sapevolezza della seconda persona, è comunque vero che c’è un passaggio 
necessario dalla prima persona singolare alla consapevolezza della seconda 
persona nel momento in cui intraprendiamo un compito etico. Ancor prima 
di impegnarci nelle nostre riflessioni ontologiche ed etiche, esiste un ethos 
del mondo sociale stesso, che funge da sfondo a tutte le mie azioni. All’in-
terno di questo ethos, incontriamo ciò che Lévinas chiamava “il volto dell’al-
tro”. Il volto dell’altro, per Lévinas, è un appello, una chiamata all’azione10. 

C’è una scena toccante nel film Lo scafandro e la farfalla in cui a una 
vittima di ictus affetto da “sindrome locked-in” si avvicina la sua logopedi-
sta, che gli sta insegnando a comunicare sbattendo le palpebre, per segnalar-
gli quale lettera dell’alfabeto che gli sta leggendo ad alta voce sia la succes-

 
10 Sentirsi eticamente connessi ad altri esseri senzienti trascende in effetti le relazioni in-

terumane quando entriamo in comunicazione interspecie. In uno zoo nordamericano, un uomo 
osservò JoJo, uno scimpanzé maschio adulto, scivolare lungo un terrapieno nel fossato che 
separava gli scimpanzé dagli osservatori umani. E vedendo che lo scimpanzé non sapeva nuo-
tare e stava scivolando sott’acqua, fece qualcosa di davvero straordinario: incredibilmente, 
scavalcò la barriera, entrò in acqua e spinse lo scimpanzé in salvo, il tutto tra le grida e le urla 
degli astanti che avevano visto diversi maschi adulti con il pelo ritto avvicinarsi dal lato del 
recinto. Temendo ancora una volta il peggio, gli astanti umani sembravano aspettarsi solo che 
gli altri scimpanzé, e forse persino lo stesso JoJo, intendessero solo fare del male all’uomo, 
incapaci di riconoscere il suo atto eroico come qualcosa di diverso da una minaccia. JoJo, 
esausta per il calvario, scivolò di nuovo in acqua e l’uomo si voltò, di nuovo tra le urla pro-
venienti dalla folla crescente, e ancora una volta spinse JoJo in salvo. Più tardi, il direttore 
dell’istituto Jane Goodall, Hans Cole, chiamò l’uomo al telefono e gli disse: “Hai fatto una 
cosa molto coraggiosa. Dovevi sapere che era pericoloso, te lo dicevano tutti. Cosa ti ha spinto 
a farlo?”. E l’uomo rispose: “Beh, vedi, mi è capitato di guardarlo negli occhi ed era come 
guardare negli occhi di un uomo, e il messaggio era: ‘Nessuno mi aiuta?’” (Jane Goodall, 
comunicazione personale, 18 maggio 2005). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 46

siva nella parola che desidera “dire”. La scena, che consiste in un’unica in-
quadratura continua11, in cui il volto della logopedista viene guardato attra-
verso l’unico occhio sano, è un perfetto esempio di prospettiva in seconda 
persona nella sua doppia reversibilità. La vediamo sporgersi verso il nostro 
occhio (poiché la “telecamera soggettiva” ci fornisce il “punto di vista” fisico 
del personaggio) e siamo in grado di “leggere” le sue emozioni mentre inizia 
a capire cosa le sta comunicando. Allo stesso tempo, lei sta guardando dalla 
sua prospettiva il suo unico occhio aperto, che funge ancora da “finestra della 
sua anima”. Quando lui inizia a sillabare “Voglio la morte”, lei si allontana 
in modo piuttosto drammatico, non dal suo occhio fisico ma dall’anima di-
sperata che sta guardando attraverso il suo occhio. Mentre le lacrime le si 
formano negli occhi, la sua espressione si trasforma da una gradita ricettività 
a un rifiuto turbato e persino arrabbiato delle sue parole, che lei definisce 
un’“oscenità”. Mediati dal punto di vista della telecamera, vediamo la sua 
anima addolorata mentre lei guarda nella sua. Gli occhi sono il mezzo di 
questo scambio, e né noi né la logopedista siamo in questo momento consa-
pevoli della nostra esperienza in prima persona, quanto piuttosto presenti 
all’esperienza (in seconda persona) dell’altro che ci sta guardando negli oc-
chi (non c’è mai un occhio asciutto mentre si guarda questa scena). 

 
 

3. Al capezzale  
 
Fortunatamente, la mia famiglia è riuscita a trovare un’eccellente assi-

stenza da parte delle persone che abbiamo assunto per prendersi cura di no-
stra madre, sia part-time che a tempo pieno. Ognuna di loro ha sviluppato un 
rapporto personale con la mamma, al punto da fare esercizi, guardare la te-
levisione e persino pregare insieme. Quando la mamma non riusciva più a 
formulare le sue preghiere a causa dei suoi continui ictus, Phoebe – una 
donna keniota con uno straordinario senso di cura – le posava amorevol-
mente la mano sulla fronte, accarezzandole i capelli e il viso, recitando le sue 
preghiere. La mamma, a sua volta, riusciva a ripetere le ultime parole di ogni 
frase di Phoebe, come un modo per unirsi e “appropriarsi” delle preghiere.  

Si guardavano negli occhi e, alla fine della preghiera, la mamma diceva 
“Ti voglio bene” a Phoebe, e Phoebe rispondeva a tono. Poi, Phoebe si riti-
rava nella sua stanza, dopo aver acceso un “baby monitor” per sentire se la 
mamma si muoveva durante la notte. Phoebe adottava una modalità di cura 

 
 
11 La ripresa inizia al minuto 00:32:40 e termina al minuto 00:34:30 del film (Schnabel, 

2008). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 47

“anticipata”, non solo ascoltando le richieste di mia madre, ma anche stando 
in allerta per qualsiasi segno di disagio. 

Durante i suoi ultimi giorni, dopo essere passata a quella che le infermiere 
dell’hospice chiamavano “morte attiva”, la mamma era immobile, incapace 
di compiere movimenti e di parlare. Riusciva, tuttavia, a esprimere le sue 
emozioni, come quando i suoi occhi si riempivano di lacrime al suono del 
pianoforte di mio padre, ascoltato su una cassetta posta vicino al suo cuscino 
– una registrazione che avevo ritrovato sepolta in un cassetto due decenni 
prima. Phoebe aveva imparato a distinguere queste lacrime d’amore dalle 
lacrime di dolore che sgorgavano quando l’effetto della morfina stava sva-
nendo (e dalla semplice perdita di liquido involontaria dai dotti lacrimali, che 
si verificava di tanto in tanto). Questa sensibilità, di Phoebe, verso i senti-
menti interiori quasi inaccessibili della mamma le rese possibile un’espe-
rienza più umana fino alla fine. 

La sofferenza che deve aver sopportato rimane per me incomprensibile. 
È rimasta senza cibo e acqua per ben nove giorni prima di soccombere. Il suo 
ultimo pasto è stato un po’ di composta di mele alla cannella e budino al 
cioccolato, che le abbiamo dato per la Festa della Mamma per coprire il cat-
tivo sapore della morfina, che le ho personalmente somministrato in forma 
liquida sotto la lingua o nell’angolo della guancia. Ogni giorno, un’altra in-
fermiera dell’hospice veniva a controllare i suoi parametri vitali e se ne an-
dava dicendo che alla mamma mancavano probabilmente solo poche ore, al 
massimo due giorni. Eppure, resisteva. Giorno dopo giorno, notte dopo notte, 
respirando ritmicamente e dormendo infine con gli occhi aperti. Cercavo di 
inumidirle le labbra con una piccola “spugna a lecca-lecca”, erano ancora 
scolorite dalla prima volta che le aveva morse per il dolore, quando l’effetto 
della morfina era svanito. Il nostro pastore si riunì con noi intorno al suo letto 
e ci tenemmo per mano mentre recitavamo una preghiera. Infilai la mano 
sotto il lenzuolo per prendere quella di mia madre. Era incapace di compiere 
movimenti volontari da diversi giorni, eppure quando le presi la mano la sen-
tii serrata: tirando su il lenzuolo, vidi che era stretta al lenzuolo inferiore e 
alla traversa, in quella che poteva essere solo una disperata risposta a un do-
lore inimmaginabile. Con orrore per questa consapevolezza, chiesi a mia ma-
dre di sbattere le palpebre se riusciva a sentirmi (mia sorella ci aveva provato 
un giorno prima, e aveva funzionato). Sbatté le palpebre una volta e poi altre 
due. Le chiesi se provasse dolore e lei sbattè le palpebre.  

In precedenza, un’infermiera ci aveva detto che potevamo interrompere 
la somministrazione di morfina perché la mamma era apparentemente entrata 
in uno stato di trance. Le chiesi dunque se desiderasse la morfina e ancora 
una volta le sue palpebre sbatterono e poi rimasero chiuse per un attimo, 
come per volesse essere sicura che non lo scambiassimo per un semplice 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 48

battito di ciglia. Le somministrai una dose piena di morfina, mentre Phoebe 
le cantava un canto spirituale. Phoebe indicò gli occhi della mamma, “me-
scolando” le parole “piange – sta piangendo”, indicando le lacrime che si 
stavano formando all’angolo dei suoi occhi socchiusi. È stato importante es-
sere lì con lei alla fine, assistere alla sua sofferenza, poter rispondere al suo 
grido di aiuto, così lieve ma palpabile. Mia madre non era il tipo di persona 
che chiedeva aiuto, né si lamentava del dolore, né importunava nessuno per 
qualsiasi motivo. Durante la convalescenza a casa di mia sorella l’anno 
prima, costretta su una sedia a rotelle o un deambulatore, chiedeva se poteva 
portare un bicchiere d’acqua a qualcuno, quando era lei ad avere sete! Le sue 
richieste non erano affatto richieste: erano sempre offerte di prendersi cura 
degli altri. Quanto era diventato facile pensare a mia madre come a una per-
sona autosufficiente! Un mese prima di morire, mi disse: “Non vedo l’ora di 
poter essere di nuovo indipendente e di potermi occupare di tutto da sola”. 
Alla fine, il suo dono più grande è stato permetterci di prenderci cura di lei. 
Questo ha significato uscire dalla nostra esperienza in prima persona, con-
centrata su noi stessi, e sederci accanto al suo letto durante quelle ultime 
settimane in cui non si era mai alzata. L’autunno precedente si era girata 
verso di me da quello stesso letto e, con le lacrime agli occhi, aveva detto: 
“Spero che tu sappia che sarò sempre al tuo fianco”. Posso solo sperare che 
alla fine sia riuscita a sentire che eravamo lì per lei, al suo fianco. 

 
 

4. Conclusione 
 
Sì, il segreto per comprendere la prospettiva in seconda persona è rendersi 

conto che funziona in entrambe le direzioni contemporaneamente. Si basa 
sul fenomeno della reciprocità, in cui sperimentiamo il vero miracolo dell’in-
tersoggettività. Merleau-Ponty (1964d) scrisse in “Il filosofo e la sua ombra”: 
«Gli altri e il mio corpo nascono insieme dall’estasi originaria» (N.d.C.) (p. 
174). Quest’estasi si riferisce a quel momento speciale all’interno dell’espe-
rienza della “prima persona plurale” in cui sentiamo la chiamata a uscire da 
noi stessi per unirci all’altro in un semplice momento di essere-con. A volte 
questo momento può essere vissuto in silenzio, come quando ero seduto ac-
canto a mia madre. Altre volte, può essere una danza comunicativa, uno 
scambio esaltante, come nei miei incontri con il bonobo (noto anche come 
scimpanzé pigmeo o scimpanzé nano). In ogni caso, quando sperimento me 
stesso come se fossi interpellato dall’altro, quando vengo trascinato nel 
campo dell’altro, vengo simultaneamente tirato fuori dal mio solipsismo e 
catapultato nella risonanza della carne. 

 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 

Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 
 
 

 49

Scott. D. Churchill: Professore emerito di psicologia all’Università di Dallas, Past Presi-
dent della Society for Humanistic Psychology, membro dell’American Psychological Asso-
ciation. Fa parte di diversi comitati editoriali e scientifici, tra cui quello dell’Istituto di Gestalt 
H.C.C. Italy. 

 
 

BIBLIOGRAFIA 
 
Allport G.W. (1937). Personality: A Psychological Interpretation. New York, NY: Henry 

Holt & Co. (trad. it.: La personalità: un’interpretazione psicologica. Milano: Il Saggia-
tore, 1961). 

Berger P., Berger B., Kellner H. (1973). The Homeless Mind: Modernization and Conscious-
ness. New York, NY: Vintage Books. 

Churchill S.D. (2001). Intercorporeality, Gestural Communication, and the Voices of Silence: 
Towards a phenomenological ethology – Part Two. Somatics XIII, 2, 40-45. 

Churchill S.D. (2006). Encountering the animal other: Reflections on moments of empathic 
seeing. The Indo-Pacific Journal of Phenomenology: Special Issue on Methodology, 
6(suppl. 1), 1-13. DOI: 10.1080/20797222.2006.11433929 

Churchill S.D. (2007). Experiencing the Other within the We: Phenomenology with a Bonobo. 
In: Embree L., Nenon T., a cura di, Phenomenology 2005, Vol. IV, Selected Essays from 
North America. Bucharest: Zeta E-Books, pp.147-170. 

Churchill S.D. (2010). Second person perspectivity in observing and understanding emotional 
expression. In: Embree L., Barber M., Nenon T.J., a cura di, Phenomenology 2010, Vol. 
5: Selected essays from North America. Part 2: Phenomenology beyond philosophy. Bu-
charest: Zeta Books/Paris: Arghos-Diffusion, pp. 81-106. 

Scott D. Churchill (2012), Resoundings of the Flesh: Caring for Others by Way of “Second 
Person” pPrspectivity. Int J Qualitative Stud Health Well-being, 7: 8187. DOI: 
10.3402/qhw.v7i0.8187  

Dilthey W. (1977). The Understanding of Other Persons and their Expressions of Life. In: 
Dilthey W., a cura di., DescriptivePpsychology and Historical Understanding. The 
Hague: Martinus Nijhoff, pp. 123-144 (ed. or.: Das Verstehen anderer Personen und ihrer 
Lebensäußerungen. In: Dilthey W., a cura di, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den 
Geisteswissenschaften. Teubner, pp. 205-227, 1927). 

Gendlin E.T. (1978-1979). Befindlichkeit: Heidegger and the Philosophy of Psychology. Re-
view of Existential Psychology and Psychiatry, 16, 1/3: 43-71. 

Heidegger M. (1962). Being and Time. New York: Harper & Row (ed. or.: Sein und Zeit. 
Halle: Max Niemeyer Verlag, 1927. Trad. it.: Essere e tempo. Milano: Mondadori, 2006). 

Heidegger M. (1972). Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag (ed. or.: Sein und Zeit. Halle 
Saale: Max Niemeyer Verlag, 1927. Trad. it.: Essere e tempo. Milano: Longanesi, 1953). 

Heidegger M. (2001). Zollikon Seminars: Protocols, Conversations, Letters. Evanston, IL: 
Northwestern University Press (ed. or.: Zollikoner Seminare: Protokolle, Gespräche, 
Briefe. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1987; trad. It.: Seminari di Zollikon: 
Protocolli seminariali, colloqui, lettere. Napoli: Guida, 1991). 

Husserl E. (1989). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenological 
Philosophy. Second Book: Studies in the Phenomenology of Constitution. Boston: Kluwer 
(ed. or.: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution. Den Haag, NL: 
Martinus Nijhoff, opera scritta nel 1928, pubblicata postuma nel 1952 trad. it.: Idee per 
una fenomenologia pura e per una filosofia fenomenologica. Volume secondo: Ricerche 
fenomenologiche sulla costituzione. Torino: Einaudi, 2002). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Relazioni 

 50

Husserl E. (2006). The Basic Problems of Phenomenology: From the Lectures, Winter Semes-
ter, 1910–1911. Dordrecht, NL: Springer (ed. or.: Die grundlegenden Probleme der 
Phänomenologie. Vorlesungen Wintersemester 1910/11, hrsg. von Ingolf U. Dalferth, 
Dordrecht / Boston, London, UK: Kluwer Academic Publishers; trad. it.: I problemi fon-
damentali della fenomenologia. Lezioni sul concetto naturale di mondo. Macerata: Quod-
libet, 2008). 

Levinas E. (1969). Totality and infinity. Pittsburgh: Duquesne University Press. (ed. or.: To-
talité et Infini. La Haye, NL: Martinus Nijhoff. 1961; trad. it.: Totalità e Infinito. Milano: 
Jaca Book, 1980). 

Lipps T. (1935). Empathy, inner imitation, and sense-feelings. In: Rader M., a cura di, A Mod-
ern Book of Aesthetics. New York, NY: Holt and Company, pp. 374-382 (ed. or.: Einfüh-
lung, innere Nachahmung und Organempfindungen. Hamburg/Leipzig: Verlag Leo-
pold Voss, 1903; Trad. it.: Empatia, imitazione interna e sensazioni organiche. In: Rotella 
I., a cura di, Empatia, imitazione interna e sensazioni organiche di Theodor Lipps, Archi-
vio di Storia della Cultura, 31, pp. 473-491, 2018). 

Merleau-Ponty M. (1961). Phenomenology and psychoanalysis: Preface to Hesnard’s L’Oeu-
vre de Freud. In: Fisher A.L., The essential writings of Merleau-Ponty. New York, NY: 
Harcourt, Brace, and World, Inc., pp. 81-87 (ed. or.: Préface à “L’Œuvre de Freud” de 
Hesnard. In Signes. Paris: Gallimard, 1960.; trad. it.: Prefazione a “L’opera di Freud” di 
Hesnard. In Segni. Milano: Il Saggiatore, 1967). 

Merleau-Ponty M. (1962). Phenomenology of perception. London, UK: Routledge & Kegan 
Paul (ed. or.: Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945; trad. it.: Fenome-
nologia della percezione. Milano: Il Saggiatore, 1965). 

Merleau-Ponty M. (1964a). Eye and mind. In: Edie J.M., a cura di, The Primacy of Percep-
tion: And Other Essays on Phenomenological Psychology, the Philosophy of Art, History 
and Politics. Evanston. IL: Northwestern University Press, pp. 159-190 (ed. or.: L’ œil et 
l’esprit. Paris: Gallimard. 1961. trad. it.: L’occhio e lo spirito. Milano: SE, 1989). 

Merleau-Ponty M. (1964b). The Film and the New Psychology. In: Merleau-Ponty M.,a cura 
di, Sense and Non-Sense. Evanston, IL: Northwestern University Press. 48-59 (ed. or.: Le 
cinéma et la nouvelle psychologie. Conférence donnée le 13 mars 1945 à l’Institut des 
hautes études cinématographiques (IDHEC). In: Sens et non-sens, Paris: Éditions Nagel, 
1948; trad. it: Il cinema e la nuova psicologia. In: Senso e non senso. Percezione e signi-
ficato della realtà. Milano: Il Saggiatore, 1962). 

Merleau-Ponty M. (1964c). The Metaphysical in Man. In: Merleau-Ponty M., Sense and 
Non-Sense. Evanston, IL: Northwestern University Press, pp. 83-98 (ed. or.: Le métaphy-
sique dans l’homme. In: Sens et non-sens, Paris: Éditions Nagel, 1948; trad. it.: Il meta-
fisico nell’uomo. In: Senso e non senso. Percezione e significato della realtà. Milano: Il 
Saggiatore, 1962). 

Merleau-Ponty M. (1964d). Signs. Evanston, IL: Northwestern University Press (ed. or.: 
Signes. Paris: Gallimard, 1960; trad. it.: Segni. Milano: Il Saggiatore, 1967). 

Merleau-Ponty M. (1968). The Visible and the Invisible. Evanston, IL: Northwestern Univer-
sity Press (ed. or.: Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard, 1964; trad. it.: Il visibile e 
l’invisibile. Milano: Il Saggiatore, 1969). 

Rosan P. (2012). The Poetics of Intersubjective Life: Empathy and the Other. The Humanistic 
Psychologist, 40, 2: 115-135 (Paper presented at the 30th Annual International Human 
Science Research Conference, Oxford University, July 27-30, 2011). 

Sartre J.P. (1956). Being and Nothingness: An Essay on Phenomenological Ontology. New 
York, NY: Washington Square Press (ed. or.: L’être et le néant: Essai d’ontologie phéno-
ménologique. Paris: Gallimard, 1943; trad. it.: L’essere e il nulla: Saggio di ontologia 
fenomenologica. Milano: Il Saggiatore, 1958). 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



Risonanze incarnate: prendersi cura degli 
altri attraverso la prospettiva della 

“seconda persona” 

 51

Sartre J.P. (1974). Faces. The writings of Jean-Paul Sartre (Volume 2): Selected prose. Ev-
anston IL: Northwestern University Press. pp., 67-71 (ed. or.: Visages précédé de Por-
traits officiels. Paris: Pierre Seghers, 1948. Articoli apparsi precedentemente in Verve, 
n. 5-6, 1939).

Schnabel J. (2008). The Diving Bell and the Butterfly. Miramax Films. 
Schutz A. (1962). On multiple realities. In: Natanson M., a cura di, Collected papers I: The 

Problem of Social Reality. The Hague, NL: Martinus Nijhoff, pp. 207-259 (ed. or.: On 
Multiple Realities. Philosophy and Phenomenological Research, 5, 4: 533-576, 1945; 
trad. it.: Le realtà multiple e altri scritti. Pisa: Edizioni ETS, 2006). 

Thompson E., a cura di (2001). Between ourselves: Second-person issues in the study of con-
sciousness. Charlottesville: Imprint Academic. 

Vischer R. (1994). On the Optical Sense of Form: A Contribution to Aesthetics. In: Mallgrave 
H.F., Ikonomou E., a cura di, Empathy, Form, and Space: Problems in German Aesthet-
ics, 1873-1893. Santa Monica CA: Getty Center for the History of Art and the Humanities, 
pp. 89-123 (ed. or: Über das optische Formgefühl, 1873).

Zahavi D. (2001). Beyond Empathy: Phenomenological Approaches to Intersubjectivity. In: 
Thompson E., a cura di, Between Ourselves: Second-person Issues in the Study of Con-
sciousness. Charlottesville, VA: Imprint Academic. 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org




