
63 

STORIA E IDENTITÀ 
a cura di Angela Pegna 

 
La SIPG racconta: la storia della psicoterapia  
della Gestalt italiana.  
Riccardo Zerbetto e CSTG* 
SIPG Recounts: The History of Italian Gestalt Psychotherapy. 
Riccardo Zerbetto and CSTG 
 
Riccardo Zerbetto** e Monica Pinciroli*** 
 
 

[Ricevuto il 30 settembre 2025  
Accettato per la stampa il 17 novembre 2025] 

 
 
Abstract 

 
The article presents a reworking of the interview with Dr. Riccardo Zerbetto, con-

ducted in January 2025 as part of the series “SIPG recounts: The history of Italian Gestalt 
psychotherapy”. The text offers a significant contribution to the reconstruction of the or-
igins and developments of Gestalt psychotherapy in the Italian context, outlining Zer-
betto’s pioneering role in the dissemination of the “West Coast” approach and its appli-
cation to the contexts of addiction and public health. 

Through a journey that intertwines clinical experience, social commitment, and epis-
temological reflection, the foundations of a Gestalt perspective emerge, understood as a 
humanistic, phenomenological, and existential practice, in dialogue with contemporary 
cultural and scientific transformations. 

The interview also explores the author’s most recent research directions, which in-
clude the comparison between psychotherapy and quantum physics, the exploration of the 
connection between myth and psyche, and the enhancement of the poetic dimension as a 
path to knowledge and healing. 

 
* L’articolo è stato realizzato senza nessun finanziamento. 
Relazione presentata all’incontro online “La SIPG racconta la storia della psicoterapia 

della Gestalt italiana” 28 gennaio 2025. 
** CSTG – Centro Studi di Terapia della Gestalt, Via Saverio Mercadante 8, 20129 

Milano. E-mail: r.zerbetto@cstg.it; Sito: https://www.cstg.it/ 
*** Istituto di Gestalt HCC Italy, Via S. Sebastiano 38, 96100 Siracusa. E-mail: drpinci-
roli@gmail.com 
 
Note biografiche degli autori in fondo al saggio. 

 
Quaderni di Gestalt (ISSNe 2035-6994), XXXVIII, n. 2/2025 
DOI: 10.3280/qg2025-2oa21396 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 64

As a whole, the text offers a vision of Gestalt therapy as an open and integrative ap-
proach, capable of combining symbolic depth and experiential vitality, in a perspective 
that Zerbetto himself defines as “archetypal Gestalt”. 

 
Keywords: History of Gestalt, training, professional growth, psychotherapy. 
 
 
Riassunto 
 

L’articolo presenta una rielaborazione dell’intervista al dott. Riccardo Zerbetto, con-
dotta nel gennaio 2025 nell’ambito del ciclo “La SIPG racconta: la storia della psicotera-
pia della Gestalt italiana”. La testimonianza offre un contributo significativo alla ricostru-
zione delle origini e degli sviluppi della psicoterapia della Gestalt nel contesto italiano, 
delineando il ruolo pionieristico di Zerbetto nella diffusione dell’approccio “della West 
Coast” e nella sua applicazione ai contesti delle dipendenze e della salute pubblica. 

Attraverso un percorso che intreccia esperienza clinica, impegno sociale e riflessione 
epistemologica, emergono i fondamenti di una prospettiva gestaltica intesa come pratica 
umanistica, fenomenologica ed esistenziale, in dialogo con le trasformazioni culturali e 
scientifiche contemporanee. 

L’intervista approfondisce inoltre le più recenti direzioni di ricerca dell’autore, che 
includono il confronto tra psicoterapia e fisica quantistica, l’esplorazione del nesso tra 
mito e psiche e la valorizzazione della dimensione poetica come via di conoscenza e di 
cura. 

Nel suo insieme, il testo propone una visione della Gestalt therapy come approccio 
aperto e integrativo, capace di coniugare profondità simbolica e vitalità esperienziale, in 
una prospettiva che Zerbetto stesso definisce di “Gestalt archetipica”. 
 
Parole chiave: Storia della Gestalt, formazione, crescita professionale, psicoterapia. 
 
 
Introduzione 

 
Il saggio che qui viene proposto è l’elaborazione della video-intervista 

al dott. Riccardo Zerbetto che la Società Italiana di Psicoterapia della Ge-
stalt ha avuto il piacere di ospitare nella serata del 28 gennaio 2025 all’in-
terno della serie di interviste “La SIPG racconta: la storia della psicotera-
pia della Gestalt italiana”. 

Riccardo Zerbetto ci ha accompagnato in un viaggio affascinante a 
partire dal suo incontro con la Gestalt della West Coast: l’incontro con 
alcuni allievi di Fritz Perls e con la cultura del loro tempo. Una Gestalt 
radicata nella corporeità, nella consapevolezza, nelle pratiche meditative 
buddiste e nella forza del lavoro di gruppo. 

Riccardo, testimone di un certo modo di lavorare soprattutto nel 
campo delle tossicodipendenze, ha portato in Italia grandi novità che 
hanno modificato e arricchito i luoghi e i metodi dei percorsi terapeutici 
con le tossicodipendenze. In questo senso, il nostro ospite ci ha mostrato 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 

La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 
 

 65

come il lavoro terapeutico abbia un impatto sulla vita sociale e come 
possa esserci un costante dialogo tra individuo e società e viceversa. 

Non mancano ricordi personali e generosi affondi sui suoi interessi di 
studio che riguardano la mitologia e la poesia haiku che Riccardo ha in-
tegrato nel lavoro terapeutico. 

 
Monica Pinciroli 

 
 
Monica Pinciroli (MP): Per questo secondo incontro del ciclo “La SIPG 

racconta la storia della psicoterapia della Gestalt italiana”, diamo il benve-
nuto al nostro ospite Riccardo Zerbetto. Medico, psichiatra infantile e per 
adulti, psicoterapeuta con formazione analitica, relazionale e della Gestalt. 
Direttore del Centro Studi di Terapia della Gestalt (CSTG), co-fondatore e 
past-president della Federazione Italiana Scuole e Istituti di Gestalt (FISIG) 
e della Federazione Italiana delle Associazioni di Psicoterapia (FIAP). E 
molto altro ancora che scopriremo durante questa intervista. 

Dalla tua biografia si evince che hai molte formazioni diverse anali-
tica, analisi reichiana, sistemica; quando invece hai incontrato la Gestalt? 
Come? Quali sono stati i tuoi maestri? So che hai avuto un rapporto in-
tenso con Barrie Simmons, Isha Bloomberg, Claudio Naranjo. Mi piace 
andare alle origini del tuo incontro con la Gestalt. Cosa ti ha incuriosito 
di questo approccio? 

 
Riccardo Zerbetto (RZ): Me lo sono chiesto anch’io e, francamente, 

faccio fatica a cogliere da dove è arrivato il trasporto per questa parolina 
magica. Credo di averla un po’ scoperta negli Stati Uniti, dove mi sono 
recato per alcuni mesi per studiare i sistemi di cura per le tossicodipen-
denze. Nel comune di Roma avevamo avviato, con alcuni colleghi, il Cen-
tro per le Malattie Sociali dove avevamo iniziato a somministrare il me-
tadone quando ancora in Italia era usato esclusivamente come analgesico, 
mentre negli Stati Uniti ne era cominciato l’uso come terapia sostitutiva 
nel trattamento delle dipendenze da oppiacei. Lì ho visitato le comunità 
terapeutiche per i tossicodipendenti e poi ne ho fondate anch’io per il co-
mune di Roma, quella di Città della Pieve e di Massimina, dove ho fatto 
da supervisore per molti anni. Negli Stati Uniti, tra gli approcci più inno-
vativi per la cura delle tossicodipendenze resistenti alle terapie tradizio-
nali, ho incontrato il modello gestaltico che mi ha incuriosito e che, suc-
cessivamente, ho contribuito a portare in Italia. Avevo già fatto delle 
esperienze di tipo psicoanalitico e un training completo nell’approccio 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 66

sistemico-relazionale con Camillo Loriedo quando poi ho incontrato Bar-
rie Simmons, uno dei pionieri della Gestalt in Italia. È stata un’esperienza 
molto forte. Chi ha conosciuto Barrie sa che era un personaggio assoluta-
mente unico sia per la mole fisica che per tanti aspetti della sua persona-
lità. L’intensità lo accompagnava in ogni sua parola, in ogni suo gesto. 
Devo dire che è stato un grandissimo maestro. Non aveva un pedigree 
particolare nella sua formazione, ma era un gestaltista allo stato puro e 
nella sua forma radicale. Come sapete, esistono la Gestalt della East Coast 
e la Gestalt della West Coast; quella di Barrie era una Gestalt della “Far 
West Coast”, nel senso che il suo stile formativo era molto originale: si 
svolgeva nei luoghi più improbabili come un albergo, una casa di uno 
degli allievi, un camping. Quindi anche il contesto, nel rapporto organi-
smo-ambiente, era spesso mutevole. Lui aveva un bello studio, con og-
getti della tradizione tibetana di cui era un profondissimo conoscitore. 
Barrie è stato anche ospite nel mio studio quando ho lasciato Roma. Ho 
avuto una relazione intensa con questo maestro, il quale però era allergico 
alle forme associative. Più volte lo stimolai a costruire forme di aggrega-
zione della comunità gestaltica ma non era nelle sue corde. Poi Barrie è 
andato via da Roma e io mi sono trasferito in Toscana, avviando la for-
mazione prima a Siena e poi a Milano. Nei Quaderni di Gestalt, Marghe-
rita Spagnuolo Lobb, che ringrazio per avermi invitato, mi chiese di scri-
vere un ricordo di Barrie Simmons. Il lavoro di Barrie Simmons merite-
rebbe una giornata di studi con tutti coloro che si sono formati con lui 
come Antonio Ferrara, Anna Ravenna e Paolo Quattrini. 

Quando mi sono trasferito a vivere e a lavorare in un ospedale psichia-
trico a Siena, ho avuto la fortuna di incontrare Isha Bloomberg che aveva 
avviato un programma di Training for trainers a Fonterutoli, nel Chianti. 
Isha aveva conosciuto Perls personalmente e aveva fondato il primo cen-
tro di Gestalt a San Francisco. Isha ha raccolto molto dal contatto diretto 
con il nostro fondatore. Era un personaggio anche lui molto particolare. 
Il fulcro della sua pratica clinica erano le funzioni del Sé (l’egotismo, la 
proiezione ecc.): focalizzava continuamente le funzioni in modo molto 
puntuale. Era un profondo cultore di pratiche meditative. Viveva in un 
luogo molto “primitivo” nel Chianti dove non c’era luce elettrica, viveva 
in modo molto spartano nella totale immersione della bella natura to-
scana. Aveva avviato una formazione per formatori alla quale partecipa-
vano colleghi provenienti da tutta Europa e non solo.  

Questi training erano organizzati in seminari residenziali che erano 
spesso molto animati. 

Successivamente, attraverso Barrie Simmons, che per primo lo invitò 
in Italia, ho incontrato Claudio Naranjo che poi ho frequentato anche in 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 

La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 
 

 67

Spagna dove Naranjo si recava su invito di Antonio Asin e Paco Penarru-
bia ai quali si deve, insieme ad altri, la nascita dell’Associazione Spagnola 
di Gestalt. In quell’occasione ho partecipato al primo SAT (Seekers After 
Truth), una forma di incontri intensivi che avvenivano nel deserto di Al-
meria (in Andalusia), un paesaggio surreale dove il regista Sergio Leone 
ha girato i suoi film western. Qui, un collega gestaltista spagnolo, diven-
tato molto ricco per aver introdotto la psicologia in azienda, aveva com-
prato una grande tenuta dove aveva creato costruzioni originali, che ren-
devano il paesaggio un po’ lunare. Ci incontravamo lì per tutto il mese di 
agosto: era un’esperienza un po’ estrema in cui si integravano elementi 
delle pratiche meditative buddista e tibetana, i movimenti di Georges Gur-
djieff nel contesto degli insegnamenti della “Quarta Via”, e il body-work. 
Ogni anno Naranjo proponeva un tema mitologico, di cui era un profondo 
conoscitore, come quello di Gilgameš, di Odisseo, del Faust, sviluppando 
gli aspetti sapienziali ed esoterici del mito. Claudio era un musicista, un 
compositore, quindi vi erano momenti artistici e meditativi molto interes-
santi oltre all’insegnamento dell’enneagramma, che Claudio aveva svi-
luppato a partire dalla tradizione sufi che raccoglie anche la tradizione sui 
peccati capitali; secondo l’enneagramma sviluppiamo delle modalità ca-
ratteriali che poi si cristallizzano, condizionando la nostra modalità di 
pensiero, di vissuto emozionale e di relazione: per primo Claudio Naranjo 
codificò le strutture enneatipiche. Claudio aveva studiato presso la clinica 
psichiatrica dell’università di Santiago nel Cile e si era dedicato allo stu-
dio delle varie teorie della personalità che poté mettere a confronto con 
questa tradizione sapienziale che sino ad allora era stata di carattere eso-
terico. Ne è derivato uno strumento interessante che non ha soltanto una 
funzione diagnostica, ma offre degli strumenti di autoanalisi, di autoe-
splorazione e di percorso attraverso cui la persona può lavorare sulla pro-
pria struttura di personalità. Ho accompagnato Claudio come allievo e poi 
come collaboratore per trentacinque anni, anche se con elementi di distin-
guo perché lui aveva avuto un percorso evolutivo in cui, per certi aspetti, 
si era discostato dalla Gestalt: per esempio non amava alcuni aspetti della 
teoria del sé, mentre io sono rimasto molto legato all’impostazione di 
Perls per questi aspetti. Pertanto, negli ultimi anni non sono più stato 
all’interno del gruppo ristretto di coloro che hanno portato avanti il SAT, 
ma non ho mai mancato di essere presente ai suoi appuntamenti con le 
persone più vicine che lo avevano accompagnato, anche con esperienze 
molto particolari. Naranjo, essendo cileno, aveva assorbito e approfondito 
la cultura sciamanica. Arrivò a Esalen, dove viveva Perls, assieme a Car-
los Castaneda, scrittore e autore di libri che narrano le vicende di Don 
Juan – uno stregone di un grande spessore teorico – e importò la cultura 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 68

sciamanica, in qualche caso anche invitando personaggi dal Brasile per 
cerimonie con l’ayahuasca, che a quel tempo era una sostanza relativa-
mente consentita. Adesso c’è stata una restrizione sul suo uso, ma il suo 
utilizzo permetteva di accedere ad esperienze di grande apertura percet-
tiva e coscienziale. Sono esperienze difficili da descrivere se non se ne è 
avuta una personale. 

Scegliere la Gestalt è stata una scelta coraggiosa da parte mia: pur 
avendo fatto un training di psicoterapia relazionale ed ericksoniana con 
Camillo Loriedo, ho fatto una scelta di fondo cogliendo l’essenza della 
“terza via” rappresentata della Gestalt come approccio umanistico-esi-
stenziale, non solo perché non è né psicoanalisi né comportamentismo né 
cognitivismo, ma perché si pone in questa dimensione tra il “vissuto” e 
“l’agito”, al “confine di contatto” tra mondo esterno e mondo interno.  

È un’epistemologia che ci colloca, in modo essenziale, dove siamo. 
Siamo al confine tra mondo interno (i nostri vissuti emozionali e corporei) 
e un ambiente con cui non possiamo non interagire, nel senso che, con-
trariamente al Cogito ergo sum, il mio essere non è soltanto un atto di 
pensiero mentale e psicologico, ma ha un corpo e questo, inevitabilmente, 
si declina nello spazio e nel tempo. L’essere nel qui e ora, Da-sein come 
dice Heidegger, significa esser-ci nello spazio-tempo e quindi anche 
corpo che non è una interferenza con la fallace ambizione di essere solo 
“psyche-anima”. Un corpo, tuttavia, che non è il corpo che ho, il Körper, 
ma il Leib, il corpo che sono. Noi gestaltisti usiamo più la parola consa-
pevolezza che coscienza perché il nostro esser-ci non è solo un fatto men-
tale ma psico-corporeo che dobbiamo considerare nella sua interezza es-
sendo fatti di materia-energia, come ci ha dimostrato anche Einstein. Un 
tema, quello della Quantum physics and psychology, sul quale da cinque 
anni il Centro Studi Terapia della Gestalt (CSTG) organizza (presso la 
sede residenziale di Noceto in Toscana) degli incontri di Summer School 
esplorando quell’overlapping tra fisica e metafisica, come direbbe Ari-
stotele.  

Lo stesso Perls in In and Out the Garbage Pail (1969) si chiede espli-
citamente “Gestalt! Come posso dire che la Gestalt non è solo un altro 
concetto fabbricato dall’uomo? Come posso dire che la Gestalt è, e non 
solo per la psicologia, qualcosa che è inerente alla natura?”. Cito a me-
moria perché mi ha molto intrigato che il padre della Gestalt si chiedesse 
cosa fosse la Gestalt stessa. Di questo ho fatto l’oggetto di un mio articolo 
pubblicato su Monografie di Gestalt qualche anno fa. 

 
MP: Delle cose che hai detto mi ha colpito il fatto che uno dei tuoi 

maestri, Barrie Simmons, era “allergico” alle forme associative, mentre 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 

La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 
 

 69

tu hai costituito il CSTG – all’inizio un gruppo culturale, che successiva-
mente è stato approvato dal MIUR come istituto di formazione – e sei tra 
i fondatori di FISIG e di FIAP. Mi chiedo perché fosse importante costi-
tuirsi come gruppo, di cosa c’era bisogno per i gestaltisti italiani che ave-
vano conosciuto i diretti discendenti o allievi di Perls e dei fondatori. Che 
cosa vi sembrava di aver intercettato come bisogno? Stavo pensando che 
anche noi siamo un’associazione di gestaltisti e il senso del lavorare in 
gruppo, di avere un gruppo, lo sento come una ricchezza. Mi interessa il 
tuo punto di vista e anche quello storico. 

 
RZ: Può sembrare una contraddizione perché la Gestalt che io ho ap-

preso da Barrie Simmons, dicevamo, era quella del Far West. Tuttavia, io 
ho anche un’anima istituzionale. Non a caso ho cercato di modificare la 
legge sulle tossicodipendenze e, in particolare, ho collaborato alla stesura 
del decreto ministeriale dove è scritto “le USL individuano i servizi di 
diagnosi e trattamento delle tossicodipendenze”. I SerT (allora Centri 
Medici di Assistenza Sociale CMAS) sono nati con un decreto del 1980 
che ho scritto di mio pugno in quanto ero, allora, consulente del Ministro 
della Sanità, ai tempi di Aldo Aniasi. Prescrivere un narcotico come il 
metadone quando non era previsto dal foglietto illustrativo significava 
prendersi un certo rischio, era necessario mettere a norma questa prassi – 
di cui avevo visto l’utilizzo negli Stati Uniti – e si rendeva quindi neces-
sario un cambiamento della legge. Ritengo che le leggi non vadano solo 
subite, ma si possano anche cambiare, anche se non è sempre facile. In 
effetti ci fu un’opposizione terribile, ad esempio da parte del mondo cat-
tolico: mi ricordo che il Papa promosse un congresso di medici cattolici 
che contestavano “l’uso della droga per curare i drogati”. Questa posi-
zione è anche comprensibile. Allora venivano viste, come uniche forme 
di cura, le disintossicazioni ospedaliere o le comunità terapeutiche come 
San Patrignano o quelle gestite da religiosi. Ora sappiamo bene che le 
comunità terapeutiche restano importanti ma che la gran parte del tratta-
mento di primo aggancio che viene fatto nei SerT è il metadone, grazie al 
quale sono diminuite le morti da overdose, malattie virali come le epatiti, 
e molti crimini commessi per procurarsi una dose. Il metadone effettiva-
mente ha cambiato totalmente lo scenario della droga, pur riconoscendo 
che deve essere una soluzione di passaggio, perché è solo un narcotico 
sostitutivo. 

Anche la legge Basaglia ha contribuito a creare in me la consapevo-
lezza che, al di là del lavoro nei nostri studi, noi psicoterapeuti possiamo 
essere soggetti di potenziale cambiamento sociale. C’è chi sente di più 
questo richiamo e chi lo sente di meno. Io ho avuto un modesto impegno 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 70

anche in politica. L’essere socialista a quel tempo – quando esisteva il 
socialismo – è stato un viatico per arrivare ad essere consulente del Mi-
nistero della Sanità. Per me è importante poter dare un contributo alla 
società in senso ampio. In ambito legislativo, rispetto alla salute mentale, 
ci sono temi molto complessi, come il TSO (Trattamento Sanitario Ob-
bligatorio) o il ruolo dell’amministratore di sostegno: sono questioni 
complicate sulle quali è importante che qualcuno non disdegni di rimboc-
carsi le maniche. In merito a questo, molto recentemente ho partecipato 
all’elaborazione di una legge sul gioco d’azzardo che non è mai stata ap-
provata. Trovo scandaloso che sia stato sciolto l’Osservatorio Nazionale 
sul gioco d’azzardo, poiché ritengo che servano delle leggi nazionali per 
contrastare il fenomeno delle dipendenze. 

Nel 1982 ho fondato il Centro Studi Terapia della Gestalt (CSTG), una 
Associazione con finalità culturali e scientifiche che nel 1998 fu ricono-
sciuta come scuola di specializzazione dal MIUR. 

Ho scelto Milano come sede, nonostante il primo nucleo formativo 
fosse nato in Toscana, a Siena, dove vivevo. Adesso abbiamo anche la 
sede di Bolzano. Sono sedi ancora piccole nate dall’interesse di alcuni 
colleghi con cui facciamo un lavoro artigianale. Ho anche pubblicato, ma 
sono un po’ dispersivo. Non sono poi così conosciuto, anche perché ho 
mantenuto il mio livello di interesse in ambito psichiatrico. 

Attualmente sono abbastanza impegnato in programmi di de-prescri-
zione da psicofarmaci (faccio parte dell’International Institute for Psy-
chiatric Drug Withdrawal) e sono tornato a dedicarmi molto sia alle di-
pendenze, fondando delle comunità terapeutiche del comune di Roma, 
che alla psicoterapia. 

Ho introdotto un programma per il trattamento del gioco d’azzardo 
con moduli intensivi di 21 giorni, che è stato prima finanziato come pro-
gramma sperimentale dalla regione Toscana per 11 anni a partire dal 2007 
e che ora risulta “autorizzato” ed esteso anche ad altre dipendenze com-
portamentali o da farmaci (esclusi i narcotici), compresi gli psicofarmaci. 

Si dice che abbiamo “smontato” i manicomi, le mura, i cancelli di 
ferro, salvo aver poi creato dei manicomi chimici dai quali è molto più 
difficile uscire perché lo psicofarmaco è insidioso: le persone sembrano 
zombie. Con la complicità di operatori e familiari, spesso spaventati da 
alcuni aspetti della follia, si tende ad utilizzare i farmaci al di là delle 
situazioni sintomatiche che lo legittimano, rendendo le terapie farmaco-
logiche sine die e con aumento di dosaggi per via della assuefazione. Que-
sta situazione sembra nascere da un misto di timori e complicità che fanno 
sì che spesso ci si trovi di fronte a fenomeni di over-prescription sia di 
sedativi e tranquillanti come di antidepressivi e neurolettici. Chiaramente 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 

La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 
 

 71

la diminuzione di farmaci è una procedura che deve essere seguita con 
grande attenzione e gradualità. 

Nel 1989 con i colleghi Antonio Ferrara, Paolo Quattrini, Margherita 
Spagnuolo Lobb, Anna Fabbrini, Filippo Rametta, Edoardo Giusti, Ste-
fano Crispino e Giovanni Ariano abbiamo anche costituito il primo nu-
cleo della FISIG (Federazione Italiana Scuole e Istituti di Gestalt), che 
poi adesso si è ampliato fino a comprendere tredici scuole associate. 

Intorno alla fine degli anni ‘90, ho lavorato per due anni alla costitu-
zione della FIAP, cioè la Federazione Italiana delle Associazioni di Psi-
coterapia. La Federazione è stata una grande innovazione perché i diversi 
indirizzi, per esempio psicoanalisti e comportamentismo, erano come 
Don Camillo e l’onorevole Peppone: due mondi completamente distanti 
e tradizionalmente poco comunicanti. Attraverso la FISIG ebbi la delega 
a partecipare ai convegni dell’European Association for Psychotherapy 
(EAP) rappresentando l’Italia. La EAP, di cui sono stato presidente, è una 
grande associazione europea alla quale partecipano adesso più di trenta-
cinque Paesi a seguito dell’ingresso dei Paesi dell’Est. È stata un’espe-
rienza molto interessante. 

Come presidente della FIAP ho organizzato il congresso di Roma del 
1997, dando come titolo Common Grounds and Different Approaches in 
Psychotherapies i cui atti “Fondamenti comuni e diversità di approccio 
in psicoterapia”, editi da FrancoAngeli, sono ancora in commercio. Nel 
testo sono raccolti 12 grandi orientamenti psicoterapeutici, con l’intento 
di far emergere cosa li accomuna nella salvaguardia di una diversità epi-
stemologica e metodologica di applicazione. Credo che ora sia un con-
cetto importante e condiviso, però non è stato facile mettere insieme 
scuole con indirizzo differente. Ci ho lavorato per due anni, era diventata 
una specie di ossessione. Inizialmente hanno evitato di aderire solo gli 
psicoanalisti ortodossi poiché rimasti legati all’idea della psicoanalisi 
come qualcosa di diverso rispetto alle altre forme di psicoterapia, cosa 
che, inizialmente, ha creato loro qualche problema rispetto al riconosci-
mento legale. Con Camillo Loriedo (Scuola Italiana di Ipnosi e Psicote-
rapia Ericksoniana di Roma) e Lorenzo Cionini, (CESIPc Centro Studi in 
Psicoterapia Cognitiva di Firenze) scrivendo lo statuto della FIAP, ab-
biamo previsto aree e indirizzi per gli orientamenti: ci sono l’area psico-
dinamica, l’area cognitiva, l’area relazionale, l’area umanistica e quella 
integrativa e all’interno di ogni area ci sono gli indirizzi. Sempre all’in-
terno della EAP ho coordinato il Validation Subcommittee, in cui erano 
stati censiti più di trecento orientamenti di psicoterapia nel mondo. Erano 
troppi e, dovendo organizzare il convegno in Italia, ci eravamo chiesti 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 72

quali rappresentanti invitare. All’interno di questa elaborazione venne in-
trodotto il termine validation al fine di individuare gli orientamenti che 
avevano trovato una forma di riconoscimento pragmatico e che avessero 
degli istituti di formazione in quell’indirizzo. Sono emersi dodici orien-
tamenti fondamentali, tra i quali compare anche la Gestalt. Per ogni orien-
tamento ho chiesto un contributo ai rappresentanti più significativi sia a 
livello nazionale che europeo. Per la Gestalt Margherita Spagnuolo Lobb 
ha accettato di condividere la stesura del capitolo sull’approccio gestal-
tico. Non è stato semplicissimo ma abbiamo trovato una modalità che 
consentisse di far emergere sia posizioni condivise che alcune differen-
ziazioni su alcuni punti. Una cosa interessante è che da questa ricerca, 
coordinata da Digby Tantam direttore del United Kingdom Council for 
Psychotherapy, venne fuori che la Gestalt era al terzo posto a livello di 
rappresentatività in Europa tra gli indirizzi prescelti, grazie anche alla sua 
enorme diffusione nei Paesi dell’Est. Ciò che viene certamente ricono-
sciuto alla Gestalt è l’efficacia delle sue tecniche, spesso “rubacchiate” 
da altri approcci, facendone perdere il collegamento con l’epistemologia 
della Gestalt. Spesso purtroppo si vedono soltanto gli aspetti applicativi 
metodologici, ma non l’impianto epistemologico che, come diceva Perls, 
sta in piedi sulle sue gambe, e non è un mero riflesso di un orientamento 
filosofico. 

 
MP: Trovo molto interessante ciò che stavi dicendo rispetto al fatto 

che, nel tuo lavoro sugli indirizzi fondamentali della psicoterapia, la Ge-
stalt è al terzo posto. Io non conosco la Gestalt da tanto tempo, però mi 
rendo conto che sono sempre l’unica gestaltica nei luoghi dove lavoro, 
mentre ci sono cinque/sei cognitivo-comportamentali, costruttivisti, dina-
mici, quindi mi colpisce molto questa rilevazione che hai fatto e che met-
teva la Gestalt al terzo posto come rappresentatività. 

Poiché il tempo a nostra disposizione volge al termine vorrei farti 
un’ultima domanda prima di lasciare spazio anche ai colleghi. Nella con-
versazione che abbiamo avuto di pre-contatto, mi hai detto che hai una 
grande passione per la mitologia e la poesia haiku. Come integri questa 
tua passione, che hai molto approfondito, con il lavoro gestaltico, con il 
lavoro con i tuoi pazienti e con i tuoi allievi? 

 
RZ: Grazie per questa domanda. In effetti ho avuto la fortuna di tro-

vare, in James Hillman, una ricongiunzione tra i miei due amori, la psi-
coterapia e la mitologia, che portavo avanti in modo parallelo e che feli-
cemente si sono incontrati. A dire il vero, già Freud cita Edipo duecento-

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 

La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 
 

 73

sessantacinque volte nelle sue opere e fa ruotare tutta la sua metapsicolo-
gia intorno al tema del complesso edipico, quindi, intorno ad una rela-
zione triadica caratterizzata da uno sbilanciamento verso il materno, 
spesso tollerante e permissivo, e la presenza di un paterno o troppo auto-
ritario, che quindi viene rifiutato, o debole, che quindi non svolge la sua 
funzione normativa di fornire regole e limiti.  

Come dice Hillman, “la mitologia è stata la psicologia del mondo an-
tico, così come la psicologia è la mitologia del mondo moderno”. Il CSTG 
promuove da cinque/sei anni delle giornate di studio su Mito e Psiche a 
Siracusa ospitati dall’INDA (Istituto Nazionale Dramma Antico), met-
tendo in relazione il tema evocato da una delle tragedie con una rifles-
sione psicologica. Aristotele dice che la funzione della tragedia è la mi-
mesi e la catarsi, cioè il fatto che lo spettatore si identifichi nel personag-
gio e viva il tema che la tragedia propone. L’aspetto narrativo del mito 
non è freddo, non è un’elencazione di quadri diagnostici, come ad esem-
pio fa il DSM, ma qualcosa che si sviluppa nel tempo: l’etichetta diagno-
stica stigmatizza e cristallizza il momento in cui la si riceve in un quadro 
statico; il mito, invece, evolve e prefigura quale può essere un possibile 
sviluppo. 

 Nella Grecia antica, la rappresentazione del mito, era una sorta di psi-
coanalisi collettiva. Inoltre, la messa in scena della tragedia veniva pagata 
dallo Stato. Nel nostro tempo solo da poco si prende in considerazione 
che il cittadino possa avere diritto a fare un lavoro di ricerca interiore.  

Hai fatto riferimento a haiku, che è un componimento giapponese di 
tre versi che rappresenta un grande esercizio di sintesi. L’haiku permette 
di cogliere un vissuto che, molto gestalticamente, mette in contatto 
mondo interno e mondo esterno. Ad esempio, una giornata nebbiosa in 
cui anch’io mi sento un po’ foggy mi porta istintivamente ad una corri-
spondenza tra il “dentro” e il “fuori”. Questo è uno spunto naturalistico, 
però evoca anche uno stato d’animo. Un vezzo che condivido nella mia 
pagina Facebook è quello di associare anche una immagine che nella tra-
dizione giapponese viene definita haiga. Un tema, quello della poiesis, 
che annualmente, all’equinozio di primavera, cerchiamo di condividere. 

 
MP: Mi piacerebbe ora lasciare un po’ di spazio alle domande del pub-

blico. 
 
Domanda dal pubblico: Come integri la ricerca, l’indagine mitologica 

e gli archetipi con la Gestalt? Gli archetipi junghiani con la pratica gestal-
tica? 

 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 74

RZ: Come accennavo prima, ho coltivato questi interessi un po’ in pa-
rallelo, però da sette anni, dopo aver fatto un’analisi freudiana e un lavoro 
relazionale, sono approdato a Jung che, con la sua ricerca simbolica, offre 
ricchezza, apertura e profondità. È sempre bello leggere le sue citazioni. 
Sono molto interessato alla sua apertura sul tema del sogno, che non è 
tanto rievocativo di un passato rimosso, come dice Freud, ma spesso è, 
secondo la grande tradizione antica, una anticipazione, una premonizione, 
a volte un messaggio degli Dei che ci giunge misteriosamente e che ri-
guarda il dopo. Nel sogno emergono elementi del passato ma a volte esso 
crea delle simulazioni, ci offre stimoli e provocazioni che ci proiettano in 
situazioni con le quali potremmo confrontarci. È l’aspetto entelechiale 
sottolineato da Jung e anche da Margherita Spagnuolo Lobb con il now-
for-next. Se leggiamo quello che hanno scritto Perls e Jung sul sogno tro-
viamo una curiosa identità. Sostanzialmente usano quasi le stesse parole. 
Io ho cercato di approfondire quanto l’uno sapesse dell’altro. Quando cita 
Jung, Perls lo fa in modo un po’ critico sostenendo che Jung aveva troppo 
allargato il tema dell’inconscio collettivo. Apparentemente c’è una cri-
tica, di fatto però entrambi affermano che tutte le parti del sogno sono 
proiezioni di parti del sé e propongono un modo analogo di lavorare con 
i sogni. 

Da anni sto esplorando la possibilità di sintesi per una “Gestalt arche-
tipica” che includa i presupposti gestaltici del “qui ed ora” con il poten-
ziale evocativo della costellazione archetipica ai quali rimanda. Sono da 
anni in analisi con l’analista junghiano, Romano Madera e ho anche co-
nosciuto personalmente Aldo Carotenuto e ho scritto alcuni articoli per la 
rivista del Centro Studi di Letteratura e Psicologia.  

Carotenuto ha scritto dei testi veramente meravigliosi. È il personag-
gio italiano più tradotto in altre lingue. Per me è un’occasione poter col-
laborare con il centro di Roma per sviluppare questo aspetto della Gestalt 
archetipica che integra l’approccio junghiano con quello di Perls.  

 
Domanda dal pubblico: Ciao Riccardo, ti ringrazio per questo bagno 

nello sfondo che ci sostiene tutti, bellissimo e molto potente. Un po’ ri-
chiamando l’immagine a te cara del tripode delfico, io mi chiedo: ve-
niamo da questo passato, siamo in questo presente, come diceva Fritz: 
“So, what?”. Qual è la tua visione prospettica? Cosa la Gestalt e noi ge-
staltisti possiamo portare nel campo per renderlo più umano, più fertile. 
Poiché il campo in cui viviamo è tremendo.  

RZ: Sembra concordata questa cosa, ma giuro che non lo è. Mi fai una 
domanda la cui riposta potrebbe essere pericolosa poiché rischia di rin-
forzare un mio delirio di fondo. Ho scritto un articolo sulle competenze 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 

La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 
 

 75

dello psicoterapeuta gestaltico. All’interno della FIAP si è creato un 
grosso movimento in cui diversi orientamenti della psicoterapia hanno 
cercato di dire quali sono le competenze specifiche. Se un cittadino decide 
di fare una psicoterapia, non è facile scegliere con chi farla. Anche per 
uno psicologo non è facile scegliere la scuola dove specializzarsi. Per in-
ciso, all’interno della FIAP, io coordino la commissione per il Registro 
Italiano degli Psicoterapeuti cercando di realizzare in Italia quello che in 
Inghilterra esiste da quarant’anni e cioè il fatto di avere un registro che 
permetta al cittadino di scegliere con chi fare il proprio percorso terapeu-
tico a seconda del luogo dove abita o della problematica che porta. 

In questo modo la persona può rivolgersi ad un professionista che 
possa corrispondere alle sue esigenze. Cosa contraddistingue dunque un 
terapeuta gestaltico? Io cito in questo senso una frase di Perls che, da una 
parte con umiltà e dall’altra parte con presunzione, dice: “La Gestalt è 
sempre esistita. Io non ho inventato niente”. È come dire: “Ho colto degli 
elementi che sono strutturali alla realtà umana e psicologica”. Quando 
Perls dice che non ha inventato niente e che la Gestalt è sempre esistita, 
ci invita ad andare all’essenza delle cose, senza teorizzazioni sovrastrut-
turali. Questa mi sembra una modalità che la Gestalt può mettere a fuoco 
ulteriormente, candidandosi effettivamente come paradigma di riferi-
mento anche per altri orientamenti. In effetti non è casuale che attual-
mente anche altri approcci facciano riferimento alle tecniche della Gestalt 
(tecnica della sedia, il continuum di consapevolezza, ecc.). Recentemente 
ho interrogato anche l’intelligenza artificiale sugli effetti della psicopato-
logia e curiosamente, subito dopo l’approccio cognitivo comportamen-
tale, che adesso va per la maggiore, si fa un riferimento esplicito molto 
consistente alle tecniche di intervento della Gestalt. Quindi la Gestalt non 
è più una Cenerentola tra i grandi orientamenti della psicoterapia. Nono-
stante il suo nome misterioso, in realtà la psicoterapia della Gestalt viene 
sempre più apprezzata e approfondita proprio per la capacità di concen-
trare la sua attenzione sugli elementi fondamentali del nostro “esser-ci”.  

 
Domanda dal pubblico: secondo lei, che differenza c’è tra effettuare 

psicoterapia ed effettuare azioni terapeutiche? 
 
RZ: Un bel quesito. Diciamo che il termine “terapia” adesso si estende 

ad un orizzonte di pratiche e procedure che comprendono molte attività: 
c’è l’arte-terapia, c’è la tango-terapia, l’arte nell’espressione grafica, 
nella musica, la terapia del coltivare l’orto. Avevo scritto qualche cosa 
sulla windsurf therapy, quando avevo coltivato questa passione, perché 
stare in equilibrio tra forze contrastanti, può stimolare l’attivazione e la 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 76

gestione emotiva, strutturare i confini, aiutare a superare situazioni diffi-
cili. Quindi, la terapia può essere una pratica che giova alla crescita, alla 
consapevolezza, all’autoconoscenza e allo star bene. Tutto ciò che giova 
allo star bene può avere un aspetto terapeutico. 

In realtà il significato etimologico di therapeutes in greco è “servitore 
degli dèi”. Nella concezione antica non onorare gli dèi ci esponeva a un 
disequilibrio. Prendiamo, ad esempio, la polarità apollineo-dionisiaca, 
che è quella che ho maggiormente esplorato nei miei scritti. Se io sono 
troppo “apollineo”, rischio di cadere in un perfezionismo rigido e rischio 
di diventare anche una persona molto giudicante, iraconda e intransi-
gente. Simile ad un “Dio con il coltello in pugno” come lo definisce Mar-
cel Detienne in un suo pregevole testo su Apollo (Detienne, 2002). Men-
tre se mi sposto verso la polarità opposta dell’essere dionisiaco, accolgo 
anche il divino, l’estasi, l’orgia sacra della mescolanza tra mondo animale 
e vegetale, umano e divino, quindi posso cadere anche nell’eccesso di chi 
beve troppo o si concede senza remore e senza controllo nel trascendi-
mento estatico. Come dice anche Nietzsche nella Nascita della tragedia 
(Nietzsche, 1977) è necessario trovare un punto di equilibrio tra questi 
due principi, come ad esempio si ritrova nella musica, nella quale, gli 
elementi di ispirazione dionisiaca richiedono un lavoro apollineo sulla 
misura, sul perfezionamento di questo materiale affinché non resti grezzo. 
Quindi il lavoro terapeutico implica un lavoro sull’equilibrio tra le com-
ponenti fondamentali della polarità archetipica. 

 
Domanda dal pubblico: Leggevo un testo in cui si parlava delle pato-

logie dei terapeuti, in cui si sosteneva che in qualche modo esistessero 
tante psicopatologie tra i terapeuti quanti fossero quelle dei pazienti, come 
se ci fossero dei terapeuti narcisisti, dei terapeuti ossessivo-compulsivi, 
dei terapeuti isterici, ecc. Quindi volevo chiedere, a suo parere, quanto 
fossero importanti, in un rapporto psicoterapeutico, la personalità e l’in-
treccio tra il terapeuta e il paziente stesso. 

 
RZ: Questa è una domandona in chiusura. Un padre della psicoanalisi 

italiana, Emilio Servadio, diceva che ci sono due tipi di pazienti: “quelli 
che dopo una terapia trovano un loro equilibrio ed altri che sono così gravi 
da dover diventare terapeuti, avendo così la possibilità di continuare a 
lavorare su se stessi attraverso il lavoro che fanno con i loro pazienti”. La 
terapia è un percorso dialogico-processuale tra i fenomeni molto com-
plessi del transfert, del controtransfert, del “transfert inverso”, che atti-
vano dinamiche in cui il terapeuta, se è consapevole, può cogliere anche 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



La SIPG racconta: la storia della psicoterapia 
della Gestalt italiana. 

Riccardo Zerbetto e CSTG 

 77

aspetti propri da rielaborare. In questo senso è molto interessante la me-
ditazione interpersonale introdotta da Claudio Naranjo, che è proprio que-
sto stare in silenzio uno di fronte all’altro, uno spazio-tempo in cui la-
sciare scorrere il flusso del pensiero, delle sensazioni e delle emozioni, e 
prendere coscienza di questo spazio di condivisione. E nella sua essen-
zialità, questo “dasein nella reciprocità” (miteinander sein in tedesco) fa 
emergere una serie di vissuti e pensieri di cui divenire testimoni consape-
voli. Come sostiene Sri Aurobindo, non siamo noi a decidere cosa pensare 
ma “i pensieri ci pensano”. Noi siamo il cielo in cui si muovono le nuvole 
‒ metafora dei pensieri ‒, dobbiamo essere in grado di osservare i nostri 
pensieri per vedere se sono creativi, produttivi oppure inutili o dannosi. 
Quindi è importante cercare di pulire lo spazio della coscienza: per esem-
pio questo succede quando con “i veli di Maya” deformiamo un po’ la 
percezione dell’altro perché riemergono anche dei nostri vissuti, che sono 
come degli occhiali con lenti colorate che ci fanno vedere la realtà con 
quel colore. Vi è un processo continuo di consapevolezza in cui anche il 
terapeuta è coinvolto; come diceva Jung, c’è una osmosi, un processo al-
chemico di due elementi che vengono in contatto, in cui anche il terapeuta 
non può rimanere come un osservatore asettico, anche se lo volesse. Il 
terapeuta stesso è nel processo interattivo. 

L’incontro terapeutico è dunque un processo biunivoco, che non va 
solo in un senso, ma è un’interazione dialogico-processuale, in cui il te-
rapeuta è coinvolto. Ovviamente è altrettanto importante custodire quel 
confine tra i due evitando che il contatto diventi con-fusivo e crei una 
interferenza al processo di individuazione. 

MP: È giunto il momento di concludere il nostro incontro e non posso 
che ringraziare Riccardo anche per il bellissimo pre-contatto che abbiamo 
avuto. Incontrarlo più da vicino è stato emozionante e lo ringrazio, anche 
nome della SIPG, per la sua generosità. 

Riccardo Zerbetto: Neuropsichiatra e psicoterapeuta, Direttore del Centro Studi di 
Terapia della Gestalt, riconosciuto dal MIUR con sedi a Milano, Siena e Bolzano. Già 
Presidente dell’Associazione Italiana di Psicologia Umanistica e Transpersonale, della 
EAP e della FISIG, promotore di EAP Italia e Socio Onorario FIAP. Co-fondatore e Past 
President di Alea e Direttore Scientifico di Orthos. Ha svolto incarichi di consulenza per 
enti pubblici e di insegnamento in Psicopatologia presso l’Università di Siena.  

Monica Pinciroli: psicologa, psicoterapeuta della Gestalt. Didatta dell’Istituto di Ge-
stalt HCC Italy. Membro del Direttivo della Società Italiana di Gestalt (SIPG). Lavora 
come libera professionista. 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org



 
 
 
 
 
Storia e identità 

 78

BIBLIOGRAFIA 
 
Detienne M. (2002). Apollo con il coltello in mano. Un approccio sperimentale al poli-

teismo greco. Milano: Adelphi. 
Freud S. (1928). Dostoevskij e il parricidio. Torino: Bollati Boringhieri,1978.  
Hillman J. (1975). Re-visioning Psychology. New York, NY: Harper & Row (trad it.: La 

re-visione della psicologia. Milano: Adelphi 1979). 
Jung C.G., Pauli W. (2022) Il carteggio originale: l’incontro tra Psiche e Materia. Ber-

gamo: Moretti e Vitali. 
Nietzsche F. (1977). La nascita della tragedia. Milano: Adelphi.  
Perls F. (1942). Ego, Hunger and Agression: A Revision of Freud’s Tbeory and Method. 

London, UK: George Allen & Unwin; New York, NY: Random House, 1969 (tr. it.: 
L’Io, la fame e l’aggressività. L’opera di uno psicoanalista eretico che vide in anti-
cipo i limiti fondamentali dell’opera di Freud. Roma: Astrolabio, 1998). 

Perls F. (1969). In and Out the Garbage Pail, Moab, Utah: Real People Press (trad. it.: 
Qui e ora. Psicoterapia autobiografica. Roma: Sovera, 1991). 

Zerbetto R. (2008). Principi di Gestalt. In: Ferrara A., Spagnuolo Lobb M., a cura di, Le 
voci della Gestalt: sviluppi e innovazioni di una psicoterapia. Milano: FrancoAngeli. 

Zerbetto R. (2009). In ricordo di Barrie Simmons. Quaderni di Gestalt, 1: 127-134. DOI: 
10.3280/GEST2009-001011 

Zerbetto R. (2010). West and East coasts: la formazione nella Gestalt terapia tra scienza 
ed esperienza. Quaderni di Gestalt, 3: 47-58. DOI: 10.3280/GEST2010-002004 

Zerbetto R. (2011). Il sogno, la Gestalt e gli Archetipi. In: Metzler D., a cura di, Contri-
buto a: Mazzo di fiori, Festshrift in onore di Herbert Hoffman. Wiesbladel, DE: Ver-
lag Franz Philipp Rutzen. 

Zerbetto R., a cura di (2014). Fondamenti comuni e diversità di approccio in psicoterapia. 
Milano: FrancoAngeli.  

 

Copyright © FrancoAngeli 
This work is released under Creative Commons Attribution - Non-Commercial – 

No Derivatives License. For terms and conditions of usage please see: http://creativecommons.org




